UNIVERSAL LIBRARY OU\_220482 AWYERSAL TRANSPIRATION

#### OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY

| Call No. 193.9/N67 WAccession No. 11800  Author  Title Nielickes West band. 19.  This book should be returned on or before the date last marked below. |   |   |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---|--|--|--|--|--|
|                                                                                                                                                        |   |   |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                        |   |   |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                        |   | ÷ |  |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                        | İ |   |  |  |  |  |  |

# Nietssche's Werke.

## Zweite Abtheilung.

Band XI.

(Dritter Band der zweiten Abtheilung.)



Leipzig Druck und Verlag von E. G. Naumann 1901.

# Rachgelassene Werke.

Von

# Friedrich Nietssche.

Unveröffentlichtes aus der Zeit des Menschlichen, Allzumenschlichen und der Morgenröthe. (1875/76—1880/81.)

Zweite, völlig nen gestaltete Ausgabe. 3. und 4. Taufend.

Leipzig Druck und Berlag von E. G. Naumann 1901.



## Inhalt.

Seite

| Vorwort der Herausgeber                                                                             | . IX |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Aus der Zeit des Menschlichen, Maumenschlichen (1875/76—1879)                                       |      |
| Zwei Borreden und ein Spilog. (Bor Beröffentlichung bes ersten Bandes vom Menichlichen, Allzumenich | 3    |
| sichen: Mai 1878.)                                                                                  | . 3  |
| I. Reisebuch, unterwegs zu lesen. Vorrede                                                           | . 5  |
| II. Borrede                                                                                         |      |
| III. Epilog                                                                                         | . 10 |
| Aphorismen                                                                                          | . 11 |
| 1. Philosophie im Allgemeinen                                                                       | . 13 |
| II. Metaphysik                                                                                      | . 21 |
| III. Moral.                                                                                         |      |
| 1. Allgemeines                                                                                      | . 32 |
| 2. Berbrechen, Strafe, Berantwortlichkeit                                                           | . 40 |
| 3. Einzelbemerkungen                                                                                | . 45 |
| IV. Psychologie                                                                                     | . 47 |
| V. Religion                                                                                         | . 63 |
| VI. Runft und Schriftstellerei.                                                                     |      |
| 1. Runft, Künftler, Kunftbetrachtung                                                                | . 70 |
| 2. Musit; Wagner                                                                                    | . 81 |
| 3. Dichtfunst, Litteraturgeschichte                                                                 | 102  |
| 4. Schriftstellerei                                                                                 | 113  |
| 5. Kritische personliche Bemerkungen zu den eigenen                                                 | 110  |
| Schriften und zu deren Entstehung                                                                   | 116  |
| VII. Beib, Liebe, Che                                                                               | 126  |
| VIII. Cultur und Staat; Erziehung.                                                                  |      |
| 1. Cultur                                                                                           | 133  |
| 2. Staat, Socialismus                                                                               | 139  |
| 1. Enther the State; Erziehung. 1. Eultur                                                           | 144  |
| IX. Berschiedenes                                                                                   | 150  |

| 0(  | San 244 San Mana (1000/01)                                                             | Seite |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| યામ | der Zeit der Morgenröthe. (1880/81)                                                    | 157   |
|     | I. Philosophie im Allgemeinen.                                                         |       |
|     | 1. Philosophie, Philosophen                                                            | 159   |
|     | 2. Philosophie und Wissenschaft                                                        | 164   |
|     | 1. Philosophie, Philosophen<br>2. Philosophie und Wissenschaft<br>3. Einzelbemerkungen | 173   |
|     | II. Erkenntnißtheorie und Metaphysik.                                                  |       |
|     | 1. Erfenntnißtheorie.                                                                  |       |
|     | a) Ullgemeines                                                                         | 177   |
|     | b) Unkenwelt, Subjekt                                                                  | 179   |
|     | e) Trieb nach Wahrheit, Stepsis                                                        | 185   |
|     | a) Allgemeines                                                                         | 189   |
|     | III. Moral.                                                                            |       |
|     | 1. Moralwissenschaft                                                                   | 191   |
|     | 2. Verhältniß höherer und niederer Culturen zur                                        |       |
|     | Moral                                                                                  | 193   |
|     | 3. Physische und psychische Faktoren als Grundlagen                                    |       |
|     | der Moral                                                                              | 199   |
|     | 4. Die Sitte                                                                           | 207   |
|     | 5. Ethiiche (Befeke und Theole                                                         |       |
|     | a) Kritik absoluter Gesehe; der kategorische<br>Imperativ, die Pssicht                 |       |
|     | Imperativ, die Pflicht                                                                 | 213   |
|     | b) Kritik unerfüllbarer Ideale                                                         | 217   |
|     | c) Kritik allgemeingültiger Ideale                                                     | 219   |
|     | c) Kritif allgemeingültiger Jdeale d) Das altruiftische Zbeal. Mitleib                 | 221   |
|     | e) Das individualistische Ideal                                                        | 230   |
|     | e) Das individualistische Jbeal                                                        | 251   |
|     | 6. Tugenden. Berbrechen, Sünde                                                         | 256   |
|     | 7. Einzelbemerkungen                                                                   | 268   |
|     | IV. Phychologic.                                                                       |       |
|     | 1. Angenieines.                                                                        |       |
|     | a) Wahrnehmung, Phantasie, Gedächtniß,                                                 |       |
|     | a) Vahrnehmung, Phantasie, Gedächtniß, Denken                                          | 278   |
|     | b) Bille                                                                               | 285   |
|     | 2. Einzelbemerfungen                                                                   | 292   |
|     | V. Meliaiou.                                                                           |       |
|     | 1. Allgemeines                                                                         | 308   |
|     | 2. Christenthum.                                                                       |       |
|     | a) Die christliche Lehre                                                               | 309   |
|     | a) Die dyristliche Lehre                                                               | 313   |
|     | 3. Die Religion in der Gegenwart und der Zufunft                                       | 326   |
| ,   | VI. Runft.                                                                             | 3-3   |
|     | 1. Runft im Allgemeinen                                                                | 329   |
|     | 2. Der Piinitler                                                                       | 333   |

#### \_ vII \_

|                                                            | eite |
|------------------------------------------------------------|------|
| 3. Migit. a) Migeneines                                    | 36   |
| b) Einzelne Musiker, Wagner                                | 40   |
| 4. Dichtfunft                                              | 44   |
| 5. Maleret                                                 | 46   |
| VII. Beib, Liebe, Che                                      | 48   |
| VIII. Cultur.                                              |      |
| 1. Mugemeines                                              | 54   |
| 1. Allgemeines                                             | 56   |
| 3. Die Deutschen                                           | 59   |
| 4. Modernität                                              | 67   |
| 4. Modernität´                                             | 73   |
| IX. Kritische perföuliche Bemerkungen                      |      |
| Nachbericht.                                               |      |
| Nus der Zeit des Menschlichen, Allzumenschlichen. (1875/76 |      |
| his 1879)                                                  | 95   |
| bis 1879)                                                  | ne.  |
|                                                            | υO   |
| Unmerkungen.                                               |      |
| Und der Zeit des Menschlichen, Allzumenschlichen. (1875/76 |      |
| biš 1879) 4                                                | 13   |
| Aus der Zeit der Morgenröthe. (1880/81) 4                  | 17   |

### Vorwort der Herausgeber.

Niehsche's Nachlaß, der neben durchgegrbeiteten, der Vollendung nahe gekommenen Werken auch Un= fertiges mannigfacher Urt enthält, läßt sich nur in einer Unswahl heransgeben. Da der Charafter des Nachlaffes in den einzelnen Epochen von Rietssche's Schaffen verschieden ist, mussen die Grundsätze, nach denen die Auswahl zu treffen ist, für jede Epoche besonders festgestellt werden. Der vorliegende Band umfaßt die Jahre 1875/76 bis 1880/81. Er bringt mit Ausnahme zweier Vorreden und eines Spilogs nur Aphorismen. Für die Sichtung des hierbei in Betracht kommenden Stoffes sind folgende Gesichtspunkte bestimmend gewesen: Erstens wurde ausgeschieden, was zu flüchtig und ungenügend ausgebrückt ist, um einen faßbaren Gebanken zu ergeben, seien es einzelne Worte, angefangene Säte oder ganze Aphorismen. Zweitens wurde ausgeschieden, was im Hinblick auf Nietssche's Gesammtproduktion werthvoll genug erschien, um in dieser Ausgabe einen Platz beauspruchen zu dürfen, also gelegentliche Notizen,

weniger geglückte Ginfälle. — Diese Gesichtspunkte laffen, wie man sieht, dem subjektiven Empfinden und Urtheil der Herausgeber einen beträchtlichen Spielraum, ein Übelftand, der sich bei unserer Aufgabe nicht vermeiden ließ. Wir haben die Grenze möglichst weit gezogen und man darf das Zutrauen haben, daß kein wichtigerer Gedanke aus dem Stoffe, den wir zu bearbeiten hatten, hier fehlt. Wo es sich um Gedanken handelte, die für Nietssche's Philosophie der späteren Jahre von Wichtigkeit sind, haben wir sie trot mangelhafter stilistischer Fassung mit aufgenommen, um einem Studium von Rietsiche's Entwickelungsgang den Weg zu ebenen. Eine Reihe Aufzeichnungen rein persönlicher Art, welche dieser Zeit angehören, sind ausgeschlossen worden, weil sie mit ähnlichen Aufzeichnungen aus anderen Berioden zusammen in einem autobiographischen Bande herausgegeben werden sollen. Die "fritischen persönlichen Bemerkungen" (S. 116 ff. und 378 ff.) sind von Fran Dr. Förster-Nicksche selbst zusammengestellt worden.

Bei der Lektüre dieser vom Antor zurückgelassenen Gedanken nuß man stets im Auge behalten, daß sie im Ausdruck nicht dieselbe Bollkommenheit haben können, wie die von Nietzsche selbst veröffentlichten, durch eine Reihe formaler Entwickelungsphasen hindurchzegegangenen, künstlerisch vollendeten Aphorismen. Der Nachlaß entshält zum größten Theil, wie es natürlich ist, erste Niedersichriften, bei denen es dem Autor zunächst gar nicht um

die Form, sondern lediglich um die vorläufige Fixirung eines Gedankens zu thun ift. Wo das Thema ein schwierigeres ist, bedarf es sogar vielfach einer großen Aufmerksamkeit, um den Sinn zu verstehen. — Die Unvollkommenheit des Ausdrucks hat uns nirgends verführt, Anderungen vorzunehmen. Nur wenige, durchaus unverständliche Worte und Sätze innerhalb oder am Schluß eines Aphorismus, den wir als Ganzes nicht miffen wollten, haben wir weglaffen müffen. Der Zusammenhang hat keinen Schaden dadurch erlitten. Fehler des Textes, die offenbar durch Schreibfehler, Versehen u. f. w. des Autors entstanden sind, haben wir selbstverständlich ver= beffert. Genaue Angaben über fämmtliche von uns gemachten Anderungen enthalten die "Anmerkungen" am Schluß des Bandes. Auf diese und gleichzeitig auf den "Nachbericht", der über die Geschichte der hier veröffentlichten Gedanken einige Mittheilungen macht, fei hiermit aus= drücklich verwiesen.

Die Manustripte geben den Stoff in ungeordneter, rein zufälliger Auseinanderfolge. Wollte man sie so, wie sie vorliegen, chronologisch hinter einander abdrucken, so würde ein wirres Vild entstehen und den Gedanken viel von ihrer Wirkung geraubt werden. Bei dem Umfang und der Verschiedenartigkeit des Nachlasses war anderersseits die chronologische Ordnung die allein mögliche. Es wurde deshalb der Mittelweg eingeschlagen, den Gesammtstoff in einzelne Perioden zu zerlegen und innershalb jeder Periode sachlich zu ordnen. Man nußte das

rauf achten, daß das auf diese Weise Zusammengenom= mene ein in Anschammgs= und Ausdrucksweise einheit= liches Vild ergab.

Nach Sonderung der Gebiete entstand also die Aufgabe, die sachliche Ordnung vorzunehmen. Es lag nahe, bei dem vorliegenden Bande Nietssche's eigene Anordnung in dem gleichzeitigen Aphorismenbuch: "Menschliches, Allzumenschliches I" als Schema zu nehmen. Dort giebt es bekanntlich nenn Hamptstücke: 1. Bon den 2. Zur Geschichte der ersten und letzten Dingen. moralischen Empfindungen. 3. Das religiöse Leben. 4. Aus der Seele der Künftler und Schriftsteller. 5. Anzeichen höherer und niederer Eultur. 6. Der Mensch im Verkehr. 7. Weib und Kind. 8. Gin Blick auf den Staat. 9. Der Mensch mit sich allein. Eine genaue Übernahme dieser Sintheilung schien jedoch ungeeignet, weil Nietssche's Überschriften mehr beabsichtigen, als eine rein stoffliche Abgrenzung der Gebiete, worauf es bei unserer Anordnung allein ankommen konnte. Wir haben — in Anlehming an Nietssche's Hamptstücke eigene Capitel und eigene Überschriften gebildet, die wir so schlicht und sachlich wie möglich wählten. — Für die Einordnung der einzelnen Aphorismen innerhalb der Capitel haben wir jedesmal eine Disposition entworfen und mis — nach längerem Schwanken — entschlossen, durch kleinere Überschriften im Text und durch Abtheilungsstriche auf dieselbe hinzuweisen. Man fönnte Unstoß daran nehmen, daß so unser Band ein von

Nietzsche's Aphorismenbüchern abweichendes Aussehen ershalten hat. Wir bitten aber zu bedenken, daß unsere Aufgabe sein nutzte, neben der Anordnung dem Stoff auch Übersichtlichkeit zu geben und die Orienstirung möglichst zu erleichtern. Dieser Zweck schien uns mit der allgemeinen Gliederung nicht erreicht. Übrigens haben wir unser Verfahren mit möglichster Zurückhaltung augewendet und haben von schematischer Gleichmäßigkeit vollständig abgesehen.

Sämmtliche Überschriften also, welche die Anordnung der Aphorismen betreffen, rühren von den Herausgebern her. Dagegen sind die für einen einzelnen Aphorismus geltenden, in der Regel auf gleicher Zeile mit ihm stehenden Überschriften so wie die der Vorreden und des Epilogs aus Nietzsche's Manustripten übernommen.

Vor dem Drucke haben wir den Band Herrn Geheinnath Professor Dr. Heinze vorgelegt. Seiner Antheilnahme und der sehr thätigen Mitarbeit eines phisologischen Berathers verdanken wir eine Reihe werthvoller Vorschläge, die unserer Arbeit zu Gute gekommen sind.

Weimar, im November 1900.

Ernst und August Horneffer.

## Unveröffentlichtes

aus der Zeit des

## Menschlichen, Allzumenschlichen

und der

Morgenröthe.

(1875/76 - 1880/81.)

### Aus der Zeit

des

## Menschlichen, Allzumenschlichen.

(1875/76 - 1879.)

Mietiche, Werte Band XI.

# Zwei Vorreden und ein Spilog.

(Bor Beröffentlichung bes ersten Bandes vom Menschlichen, Allzumenschlichen: Mai 1878.)

\*

Reifebuch, unterwegs zu lefen.

#### Vorrede.

Menschen, welche schr viel innerhalb eines bestimmten Beruses arbeiten, behalten ihre allgemeinen Ansichten über die Dinge der Welt sast unverändert bei: diese werden in ihren Köpsen immer härter, innner thrannischer. Deshalb sind jene Zeiten, in welchen der Mensch genöthigt ist seine Arbeit zu verlassen, so wichtig, weil da erst neue Begriffe und Empfindungen sich wieder einmal herandrängen dürsen, und seine Kraft nicht schon durch die täglichen Ansprüche von Pflicht und Gewohnheit verbraucht ist. Wir modernen Menschen müssen alle viel unserer geistigen Gesundheit wegen reisen: und man wird immer mehr reisen, je mehr gearbeitet wird. An den Reisenden haben sich also die zu wenden, welche an der Verändezung der allgemeinen Ansichten arbeiten.

Aus dieser bestimmten Rücksicht ergiebt sich aber eine bestimmte Form der Mittheilung: denn dem besslügelten und unruhigen Wesen der Reise widerstreben jene lang gesponnenen Gedankensysteme, welche nur der geduldigsten Ausmerksamkeit sich zugänglich zeigen und wochenlange Stille, abgezogenste Einsamkeit fordern. Es müssen Bücher sein, welche man nicht durchlieft, aber häufig ausschlägt: an irgend einem Saze bleibt man

heute, an einem anderen morgen hängen und denkt einmal wieder aus Herzensgrunde nach: für und wider, hinein und drüber hinaus, wie einen der Geist treibt, so daß es einem dabei jedesmal heiter und wohl im Kopfe wird. Allmählich entsteht aus dem solchermaaßen angeregten — ächten, weil nicht erzwungenen — Nachdenken eine gewisse allgemeine Umstimmung der Ansichten: und mit ihr jenes allgemeine Gefühl der geistigen Erholung, als ob der Bogen wieder mit neuer Sehne bespannt und stärker als je angezogen sei. Man hat mit Nuzen gereist.

Wenn nun, nach solchen Vorbemerkungen und Ansgesichts dieses Buches, noch eine wesentliche Frage übrig bleibt, so bin ich es nicht, der sie beantworten kann. Die Vorrede ist des Autors Recht; des Lesers aber —

die Nachrede.

Rosenlaui-Bad, am 26. Juli 1877.

Friedrich Nietssche.

#### II.

#### Vorrede.

Wenn es schon dem Autor begegnet, daß er, vor fein eigenes Buch hingestellt, demfelben mit Befremdung in's Geficht sieht und ihm die Frage über die Lippen läuft: bin ich's? bin ich's nicht? — um wie viel mehr muffen die Lefer feiner früheren Schriften eine folche Empfindung haben, zumal wenn sie den Autor derselben nicht perfönlich kennen und er ihnen nur als Geist und Charafter jener Schriften vor der Seele steht. Lesern, den mir allzeit gegenwärtigen, treuen, unerschrockenen Anspornern und Vertheidigern meines höheren Selbst bin ich demnach eine Erklärung schuldig, nicht darüber, was das Buch ist, sondern was es für sie, für mich be= deutet: dieselbe Erklärung, welche ich mir gebe, wenn ich wie gesagt mitunter dem eigenen Kinde mit Ver= wunderung in die Augen sehe und es bald ein wenig unheimlich, bald allzu harmlos finde.

Jeder von uns, den ausgeprägteren Menschen dieses Zeitalters, trägt jene innere freigeisterische Erregtheit mit sich herum, welche in einem allen früheren Zeiten unzugänglichen Grade uns gegen den leisesten Druck irgend einer Autorität empfindlich und widerspänstig macht. Es ist ein Zufall, daß keiner von uns bis jest

ganz und gar zum Typus des Freigeistes der Gegenwart geworden ift, während wir den Ansatz zu ihm und den gleichsam vorgezeichneten Abrif seines Wesens wie mit Augen an uns allen wahrnehmen. Während nun der Verfasser dieses Buches seit geraumer Zeit jenen großen typischen Menschen nachspürte, welche aus diesem Zeit= alter heraus und über daffelbe hinauswachsen, um einmal die Stüten einer zufünftigen Cultur zu fein, entgieng ihm iener Mangel eines wesentlichen Typus nicht; er suchte sich dadurch zu helfen, daß er das Bild des Freigeistes ber Gegenwart nach jenen inneren Fingerzeigen sehen und allmählich zu malen versuchte. Indem er auf bie Stunden sorgsam Acht gab, in welchen jener Beift aus ihm redete, indem er das Gesetz der Stunden, den inneren Zusammenhang jener Geisterreden fand, wurde ihm aus jenem Geiste eine Person, aus einer Person beinahe eine Gestalt. Zulett gewann er es nicht mehr über sich, dieselbe, als den Typus des Freigeistes der Gegenwart, öffentlich nur zu malen; das Verwegenere gefiel ihm, den Geist reden zu lassen, ja ihm ein Buch unterzuschieben. Möge der Hörer dieser Reden mit Vertrauen seine Nähe fühlen, möge er empfinden, wie jene fast nervöse freigeisterische Erregbarkeit, jener Widerwille gegen die letten Reste von Zwang und anbefohlener Mäßigung an eine gefestete, milde und fast frohsinnige Seele angeknüpft ift, bei ber niemand nöthig hat, gegen Tücken und plötzliche Ausbrüche auf der Hut zu sein! Namentlich fehlt diesem freien Gesellen der knurrende Ton und die Berbiffenheit, die Eigenschaften alter Hunde und Menschen, welche lange an der Rette gelegen haben; der moderne Freigeist ist nicht wie seine Vorfahren aus dem Kampfe geboren, vielmehr aus dem Frieden der Auflösung, in welche er alle geiftigen

Mächte der alten, gebundenen Welt eingegangen sieht. Nachdem dieser größte Umschwung in der Geschichte eingetreten ist, kann seine Seese ohne Neid und fast bes dürfnißloß sein, er erstredt für sich nicht vieleß, nicht viel mehr; ihm genügt als der wünschenswertheste Zustand jeneß freie, surchtsose Schweben über Menschen, Sitten, Geschen und den herkömmlichen Schähungen der Dinge. Die Freude an diesem Zustande theilt er gerne mit; wer mehr von ihm will, den weist er, ein wenig Spott auf der Lippe, mit wohlwollendem Kopsschütteln hin zu seinem Bruder, dem freien Menschen der That: mit dessen Freiheit" es freilich eine eigene Bewandniß hat, über welche manche Geschichte zu erzählen wäre.

Nachdem solchermaaßen der Autor — fast hätte ich gesagt: der Dichter — den Prolog zu Gunsten seines Stückes und Selden gesprochen, mag dieser selbst aufstreten und sein monologisches Spiel beginnen. Ob Trauerspiel, ob Komödie, ob Tragisomödie? Vielleicht sehlt das Wort, welches hier zur Bezeichnung völlig aussreichte: so möge ein Vers uns zu Hülfe kommen und den Zuhörer vorbereiten:

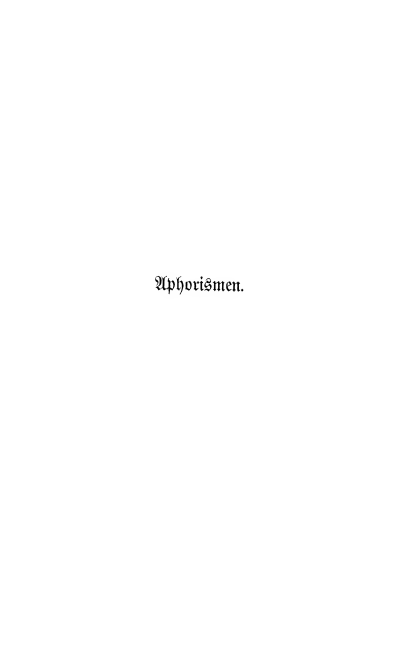
Spiel der Gedanken, es führt eine der Grazien dich:
o wie weidest den Sinn du mir! — Weh! Was seh' ich? Es fällt
Larve und Schleier der Führerin
und voran dem Reigen
schreitet die grause Nothwendigkeit.

Epilog. — Ich grüße euch alle, meine Lefer, die ihr nicht absichtlich mit falschen und schiefen Augen in dies Buch seht, ihr, die ihr mehr an ihm zu erkennen vermögt als eine Narrenhütte, in welcher ein Zerr= und Fratenbild geiftiger Freiheit zur Anbetung aufgehängt Ihr wift, was ich gab und wie ich gab; was ich fonnte und wie viel mehr ich wollte — nämlich ein elektrisches Band über ein Jahrhundert hin zu spannen, aus einem Sterbezimmer heraus bis in die Geburtstammer neuer Freiheiten des Geiftes. Mögt ihr nun für alles Gute und Schlimme, was ich fagte und that, eine schöne Wiedervergeltung üben! Es sind solche unter euch, welche Kleines mit Großem und Gewolltes mit Gefonntem veraelten sollten: — mit welcher Empfindung ich an ieden von diesen denke, foll hier am Ende des Buches als rhuthmischer Gruß ausgesprochen werden:

Seit dies Buch mir erwuchs, qualt Sehnsucht mich und Beschämung,

Bis solch Gewächs dir einst reicher und schöner erblüht. Jest schon kost' ich des Glücks, daß ich dem Größeren nachgeh',

Wenn er bes goldnen Ertrags eigener Ernten sich freut.



#### Philosophie im Allgemeinen.

1.

Es ift vielleicht das wichtigste Ziel der Menschheit, daß der Werth des Lebens gemessen und der Grund, weshalb sie da ist, richtig bestimmt werde. Sie wartet deshald auf die Erscheinung des höchsten Intellestes; denn nur dieser kann den Werth oder Unwerth des Lebens endgültig festsehen. Unter welchen Umständen aber wird dieser höchste Intellest entstehen? Es scheint, daß die, welche die menschliche Wohlsahrt im Ganzen und Groben fördern, sich gegenwärtig noch ganz andere Ziele setzen, als diesen höchsten, werthbestimmenden Instellest zu zeugen.

2.

Es ift wahr, niemals ift in Deutschland so viel philossophirt worden wie jetzt: selbst zur Zeit der höchsten Gewalt Hegel's über die deutschen Köpfe erschienen nicht annähernd so viele philosophische Schriften wie in den letzten fünfzehn Jahren. Aber irre ich mich? Oder habe ich Recht zu vermuthen, daß eine große Gesahr in diesem Anzeichen liegt? Die Gattung des jetzt besiebten Philossophirens ist derart, daß sie als Symptom einer überhand

nehmenden Abneigung gegen exakte, strenge, methosdische Studien erscheint. Es ist ein vergnügliches, unter Umständen geistreiches Herumwersen der philosophischen Iden-Fangbälle, welche jetzt fast für jedes Verständniß faßlich geworden sind; ein solches Spiel nimmt sich besser aus als das ermüdende Wälzen schwerer einzelner Probleme der Wissenschaft und giebt in der That eine gewisse Ausdildung zum geselligen und öffentlichen Effektmachen. — Ich wünschte mich zu irren.

3.

Die Philosophen zweiten Ranges zerfallen in Neben= denker und Gegendenker, das heißt in solche, welche zu einem vorhandenen Gebäude einen Seitenflügel ent= sprechend dem gegebenen Grundplane ausführen (wozu die Tugend tüchtiger Baumeister ausreicht), und in solche, die in fortwährendem Widerstreben und Widersprechen so weit geführt werden, daß sie zuletzt einem vorhandenen Suftem ein anderes entgegenstellen. Alle übrigen Philofophen find Überdenker, Hiftoriker deffen, was gedacht ist, derer, die gedacht haben: jene wenigen abgerechnet, welche für sich stehen, aus sich wachsen und allein "Denker" genannt zu werden verdienen. Diese benken Tag und Nacht und merken es gar nicht mehr, wie die, welche in einer Schmiede wohnen, nicht mehr den Lärm ber Ambose hören: so geht es ihnen wie Newton (der einmal gefragt wurde, wie er nur zu seinen Entdeckungen gekommen sei, und der einfach erwiderte: "dadurch daß ich immer daran dachte.").

4.

Fast bei allen Philosophen ist die Benutzung des Vorgängers und die Bekämpfung desselben nicht streng,

und ungerecht. Sie haben nicht gelernt ordentlich zu lesen und zu interpretiren; die Philosophen unterschätzen die Schwierigkeit wirklich zu verstehen, was einer gesagt hat, und wenden ihre Sorgfalt nicht dahin. So hat Schöpenhauer ebensowohl Kant als Plato völlig mißsverstanden. Auch die Künftler pflegen schlecht zu lesen, sie neigen zum allegorischen und pneumatischen Erklären.

5.

Was ist die Reaktion der Meinungen? Wenn eine Meinung aufhört, interessant zu sein, so sucht man ihr einen Reiz zu verleihen, indem man sie an ihre Gegensmeinung hält. Gewöhnlich versührt aber die Gegensmeinung und macht einen neuen Bekenner: sie ist inzwischen interessanter geworden.

6.

Aristoteles meint, der Weise, sooós, sei der, welcher sich nur mit dem Wichtigen, Wunderbaren, Göttlichen beschäftige. Da steckt der Fehler in der ganzen Richtung des Denkens. Gerade das Kleine, Schwache, Menschliche, Unlogische, Fehlerhafte wird übersehen und doch kann man nur durch sorgfältiges Studium dessehen weise werden. Der Weise hat sehr viel Stolz abzulegen, er hat nicht die Augenbrauen so hoch zu ziehen, zuletzt ist er der, welcher ein Vergnügen sich macht, das Versynügen des Menschen zu stören.

7.

Shemals befinirte man, weil man glaubte, daß jedem Worte, Begriffe eine Summe von Prädikaten innewohne,

welche man nur herauszuziehen brauche. Aber im Worte steckt nur eine sehr unsichere Andeutung von Dingen: man definirt vernünftiger Weise nur, um zu sagen, was man unter einem Worte verstanden wissen will und überläßt es jedem, sich den Sinn eines Wortes neu abzusgrenzen: es ist unverbindlich.

8.

Wenn jemand die Wiffenschaft zum Schaben ber Menschheit fördert, so kann man ihm sagen: willst bu zu beinem Bergnügen die Menschheit deiner Erkenntnig opfern, so wollen wir dich dem allgemeinen Wohlbefinden opfern, hier heiligt der gute Zweck das Mittel. Wer die Menschheit eines Erperimentes wegen vergiften wollte, würde von uns wie ein ganz gefährliches Subjekt in Banden gelegt werden. Wir fordern: das Wohl der Menschheit muß der Grenzgesichtspunkt im Bereich der Forschung nach Wahrheit sein (nicht der leitende Gedanke, aber der, welcher gewiffe Grenzen zieht). Freilich ist da die Inquisition in der Nähe; denn das Wohl aller war der Gesichtspunkt, nach dem man die Reger ver= folgte. In gewissem Sinne ist also eine Inquisitions= Censur nothwendig, die Mittel freilich werden immer humaner werden.

9.

Ein Zeichen von der Gesundheit der Alten, daß auch ihre Moral-Philosophie diesseits der Grenze des Glücks blieb. Unsere Wahrheits-Forschung ist ein Exceß: dies muß man einsehen.

10.

Lob Epikur's. — Die Weisheit ist um keinen Schritt über Epikur hinausgekommen — und oftmals viele tausend Schritt hinter ihn zurück.

Gegen Sokrates kann man jetzt einwenden, daß es mit der menschlichen Tugend nichts ist, aber sehr viel mit der menschlichen Weisheit.

#### 12.

Auf die reine Erkenntniß der Dinge läßt sich keine Ethik gründen: da muß man sein wie die Natur, weder gut noch böse.

#### 13.

Der Weg vom Freibenken geht nicht zum Freishandeln (individuell), sondern zum regierungsweisen Umsgestalten der Institutionen.

#### 14.

Der neue Neformator nimmt die Menschen wie Thon. Durch Zeit und Institutionen ist ihnen alles anzubilden, man kann sie zu Thieren und zu Engeln machen. Es ist wenig Festes da. "Umbildung der Menschheit!"

# 15.

Die Verdunkelung von Europa kann davon abhängen, vb fünf oder sechs freiere Geister sich treu bleiben oder nicht.

#### 16.

Vom Standpunkt des intellektnalen Gewissens zerfallen die Menschen in gute, solche, welche den guten Willen haben, sich belehren zu lassen — und solche, welche diesen Willen nicht haben, — die bösen.

Wer dem Verstand nicht zu trauen wagt, sucht ihn zu verdächtigen. Die Gefühls-Menschen.

#### 18.

Ach, wenn die Mittelmäßigen eine Ahnung hätten, wie sicher ihre Leistungen von den Oligarchen des Geistes — welche zu jeder Zeit leben — als mittels mäßig empfunden werden! Nicht der größte Erfolg bei der Masse würde sie trösten.

## 19.

Ich habe keinen Menschen mit Überzeugungen kennen gelernt, der mir nicht, wegen dieser Überzeugungen, bald Ironie erregt hätte.

## 20.

Gewisse Erkenntnisse schützen sich selbst: man versteht sie nicht.

# 21.

"Ein Geist ist gerade so tief als er hoch ist" sagt jemand. Nun denkt man bei der Bezeichnung "hoher Geist" an die Kraft und Energie des Aufschwunges, Fluges, bei der Bezeichnung "tieser Geist" an die Entsernt-heit des Zieles, zu welchem der Geist seinen Weg genommen hat. Der Sat will also sagen: ein Geist kommt ebenso weit, als er sliegen kann. Dies ist aber nicht wahr: selten kommt ein Geist soweit, als er überhaupt sliegen konnte. Also muß der Sat lauten: selten ist ein Geist so tief, als er hoch ist.

Der Faben, auf dem die Gedanken manches Denkers laufen, ist so sein, daß wir ihn nicht sehen, und daß wir vermeinen, jener fliege oder schwebe und treibe die Kunft der beflügelten Dichter. Aber wie die Spinne oft an einem zarten Fädschen herabläuft —

23.

Die Seelenunruhe, welche die philosophischen Mensichen an sich verwünschen, ist vielleicht gerade der Zustand, aus dem ihre höhere Produktivität hervorquillt. Erlangten sie jenen völligen Frieden, so hätten sie wahrscheinlich ihre beste Thätigkeit entwurzelt und sich damit unnütz und überflüssig gemacht.

24.

Die zehn Gebote des Freigeistes.

Du follst Bölker weder lieben noch haffen.

Du sollst feine Politik treiben.

Du sollst nicht reich und auch kein Bettler sein.

Du sollst den Berühmten und Einflußreichen aus dem Wege gehen.

Du follst dein Weib aus einem anderen Bolke als

dem eigenen nehmen.

Du sollst beine Kinder durch deine Freunde erziehen laffen.

Du sollst dich keiner Ceremonie der Kirche unterwerfen.

Du sollst ein Vergehen nicht bereuen, sondern seinetwegen eine Gutthat mehr thun.

Du sollst, um die Wahrheit sagen zu können, das

Exil vorziehen.

Du sollst die Welt gegen dich und dich gegen die Welt gewähren lassen.

Die Wahrheit zu sagen, wenn die Unwahrheit herrscht, ist mit so viel Vergnügen gemischt, daß der Mensch ihretwegen das Exil, ja noch Schlimmeres erwählt.

#### 26.

Wer sich erlandt, öffentlich zu sprechen, ist verspflichtet, sich auch öffentlich zu widersprechen, sobald er seine Meinungen ändert.

#### 27.

"Über den Dingen". — Wer die Präposition "über" ganz begriffen hat, der hat den Umsang des menschlichen Stolzes und Elends begriffen. Wer über den Dingen ist, ist nicht in den Dingen — also nicht einmal in sich! Das Lettere kann sein Stolz sein.

## 28.

Aegrotantium est, sanitatem, medicorum aegritudinem cogitare. Qui vero mederi vult et ipse aegrotat, utramque cogitat.

## 29.

Wir können wie die leichtlebenden Götter leben, wenn wir das lebhafte Entzücken an der Wahrheit haben.

## 30.

Unser Denken soll fräftig duften wie ein Kornfeld am Sommer-Abend.

# 31.

Wenn Denken bein Schicksal ist, so verehre dies Schicksal mit göttlichen Ehren und opfere ihm das Beste, das Liebste.

# II.

# Metaphysif.

#### 32.

Zeichen höherer Naturen. — Die metaphysischen Borstellungen eines Menschen sind Zeugnisse für seine höhere Natur, edlere Bedürfnisse: insofern soll man immer im würdigsten Tone von ihnen reden.

## 33.

Nachtheil der Metaphysik: sie macht gegen die richtige Ordnung dieses Lebens gleichgültig — insofern gegen Woralität. Ist pessimistisch immer, weil sie kein hiesiges Glück erstrebt.

## 34.

Warum läßt man Metaphysik und Religion nicht als Spiel der Erwachsenen gelten?

# 35.

Dadurch daß man den Ernst weggiebt für Metasphysik und Religion, hat man ihn nicht mehr für's Leben und seine Aufgabe.

Wir gewinnen eine neue Freude hinzu, wenn uns die metaphysischen Vorstellungen Humor machen, und die seierliche Miene, die Kührung der angeblichen Entdeckung, der geheimnisvolle Schauer wie eine alte Geistergeschichte uns anmuthet. Seien wir nicht gegen uns mißtrauisch! Wir haben doch die Resultate langer Herrschaft der Metaphysik in uns, gewisse complexe Stimmungen und Empfindungen, welche zu den höchsten Errungenschaften der menschlichen Natur gehören; diese geben wir mit jenem unschlichen Natur gehören; diese geben wir mit jenem unschlichen Spotte keineswegs auf. — Aber warum sollen wir nicht lachen, wenn Schopenhauer die Abneigung vor der Kröte uns metaphysisch erklären will, wenn die Eltern Gelegenheits ursachen für den Genius der Gattung werden u. s. w.?

## 37.

Dankbar gegen die Folgen. — Manche metasphysische und historische Hypothesen werden nur desshalb so stark vertheidigt, weil man so dankbar gegen ihre Folgen ist.

## 38.

Auf die verfängliche Frage: "woher bist du Mensch?" antworte ich: "aus Vater und Mutter". Dabei wollen wir einmal stehen bleiben.

#### 39.

Es gehört zu den Eigenheiten des metaphyfischen Philosophirens, ein Problem zu verschärfen und als unslösbar hinzustellen, es sei denn daß man ein Wunder als

eine Lösung ansieht, zum Beispiel das Wesen des Schauspielers in der Selbstentäußerung und förmlichen Berswandlung zu sehen; während das eigentliche Problem doch ist, durch welche Mittel der Täuschung es der Schauspieler dahin bringt, daß es so scheint, als wäre er verwandelt.

#### 40.

Dichter und phantastische Weise träumen, daß die Natur (Thiere und Pflanzen) ohne Wissenschaft und Methode einsach aus Liebe und Intuition verstanden werde. Ganz so stehen noch die Metaphysiker zum Menschen.

#### 41.

Weil die Menschen an der Welt, so weit sie erklärlich ist, nicht viel sinden, was werthvoll ist, so meinen sie, das Wahre und Wichtige müsse im Unerklärlichen liegen; sie knüpsen ihre höchsten Empfindungen und Ahnungen an das Dunkle, Unerklärliche an. Nun braucht in diesem unaufgehellten Reiche gar nichts Wesentliches zu liegen, es könnte leer sein: es würde für den Menschen dasselbe dabei herauskommen, wenn er nur in seiner Erstenntniß eine dunkle Stelle hätte: daraus zaubert er dann hervor, was er braucht, und bevölkert den dunklen Gang mit Geistern und Ahnungen.

# **42**.

Es ist in der Art der gebundenen Geister, irgend eine Erklärung keiner vorzuziehen; dabei ist man genügsam. Hohe Cultur verlangt, manche Dinge ruhig unerklärt stehen zu lassen: enezw.

Die wiffenschaftlichen Methoden entlasten die Welt von dem großen Bathos, sie zeigen, wie grundlos man sich in diese Sohe der Empfindung hineingearbeitet hat. Man lacht und wundert fich jest über einen Zank, der zwei Teinde und allmählich ganze Geschlechter rasend macht und zuletzt das Schickfal der Bölker bestimmt, während vielleicht der Anlaß länast vergessen ist: aber ein solcher Borgang ift das Symbol aller großen Affette und Leidenschaften in der Welt, welche in ihrem Ur= sprunge immer lächerlich klein sind. Nun bleibt zunächst der Mensch verwundert vor der Höhe seines Gefühls und der Niedrigkeit des Ursprungs stehen; auf die Dauer mildert sich dieser Wegensatz, denn das beschämende Gefühl des Lächerlichen arbeitet still an dem Menschen, der hier einmal zu erkennen angefangen hat. — Es giebt aufpruchsvolle Tugenden, welche ihre Sohe nur unter metaphysischen Voraussetzungen behaupten können, zum Beispiel Birginität; während sie an sich nicht viel bedeutet, als eine blasse unproduktive Halbtugend, welche überdies geneigt macht, über die Mitmenschen recht fegerrichterisch abzuurtheilen.

## 44.

Ist für etwas, zum Beispiel Eigenthum, Königthum, die Empfindung erst erregt, so wächst sie fort, je mehr man den Ursprung vergist. Zuletzt redet man bei solchen Dingen von "Mysterien", weil man sich einer überschwänglichen Stärke der Empfindung bewußt ist, aber genau genommen keinen rechten Grund dafür angeben kann. Ernüchterung ist auch hier von Nöthen, aber eine ungeheure Quelle der Macht versiegt freilich.

Durch gewisse Ansichten über die Dinge ist das Pathos der Empfindung in die Welt gekommen, nicht durch die Dinge selbst: zum Beispiel alles, was Faust in der ersten Scene als Ursache seiner Leiden angiebt, ist irrthümlich, nämlich auf Grund metaphysischer Ersdichtungen erst so bedeutungsschwer geworden: könnte er dies einsehen, so würde das Pathos seiner Stimmung sehlen.

## 46.

Ursprünglich sieht der Mensch alle Veränderungen in der Natur nicht als gesetzmäßig, sondern als Lußesrungen des freien Willens, das heißt blinder Zuneigungen, Abneigungen, Affekte, Wuth u. s. w. an: die Natur ist Mensch, nur so viel übermächtiger und underechendarer, als die gewöhnlichen Menschen, ein verhüllter, in seinem Zelte schlasender Tyrann; alle Dinge sind Aktion wie er, nicht nur seine Waffen, Wertzeuge sind belebt gedacht. Die Sprachwissenschaft hilft beweisen, daß der Mensch die Natur vollständig verkannte und falsch benannte: wir sind aber die Erben dieser Benennungen der Dinge, der menschliche Geist ist in diesen Irrthümern aufgewachsen, durch sie genährt und mächtig geworden.

# 47.

Selbst bei den freisinnigsten Denkern schleicht sich Mythologie ein, wenn sie von der Natur reden. Da soll die Natur das und das vorgeschen, erstrebt haben, fich freuen oder: "die menschliche Natur müßte eine Stümperin sein, wenn sie —". Wille, Natur sind Überslebsel des alten Götterglaubens.

#### 48.

Man soll da, wo etwas gethan werden ning, nicht von Gesetz reden, sondern nur da, wo etwas gethan werden soll.

## 49.

Es war ein sehr glücklicher Fund Schopenhauers, als er vom "Willen zum Leben" sprach: wir wollen diesen Ausdruck und nicht wieder nehmen laffen und seinem Urheber dafür im Namen der deutschen Sprache dankbar sein. Aber das soll uns nicht hindern einzusehen. daß der Begriff "Wille zum Leben" vor der Wiffenschaft sich noch nicht das Bürgerrecht erobert hat, ebenso wenig als die Begriffe "Seele", "Gott", "Lebensfraft" u. f.w. Auch Maiuländers Reduktion dieses Begriffs auf viele individuelle "Willen zum Leben" bringt uns nicht weiter; man erhält dadurch statt einer universalen Lebensfraft (welche zugleich als außer, über und in den Dingen gedacht werden foll!) individuelle Lebensfräfte, gegen welche dasselbe einzuwenden ist wie gegen jene universale. Denn bevor der Mensch ist, ist auch sein Individualwille noch nicht: oder was sollte dieser sein? Im Leben selber aber sich äußernd — ja ist denn das Wille zum Leben? Doch mindestens Wille im Leben zu bleiben, also, um den befannteren Ausdruck zu wählen, Erhaltungstrieb. Ist cs wahr, daß, wenn der Mensch in sein Inneres blickt, er sich als Erhaltungstrieb wahrnimmt? Vielmehr nimmt er nur wahr, daß er immer fühlt, genauer daß

er irgend an welchem Organe irgend welche gewöhnlich aanz unbedeutende Luft= oder Unluftempfindungen hat; die Bewegung des Blutes, des Magens, der Gedärme drückt irgend wie auf die Nerven, er ist immer fühlend. und immer wechselt dies Gefühl. Der Traum verräth diese innere fortwährende Wandlung des Gefühls und deutet fie phantaftisch aus. Die Stellungen, die die Glieder im Schlafe einnehmen, machen eine Umstellung der Minsteln nöthig und beeinflussen die Nerven und diese wieder das Gehirn. Unser Sehnerv, unser Ohr, unser Getast ist immer irgendwie erregt. Aber mit dem Er= haltungstrieb hat diese Thatsache einer fortwährenden Erreatheit und Bemerkbarkeit des Wefühls nichts gemein. Der Erhaltungstrieb oder die Liebe zum Leben ist ent= weder etwas ganz Bewußtes ober nur ein unklares, irreführendes Wort für etwas anderes: daß wir der Unlust entgehen wollen, auf alle Weise, und dagegen nach Luft streben. Diese universale Thatsache alles Beseelten ist aber jedenfalls keine erste ursprüngliche Thatsache, wie es Schopenhauer vom Willen zum Leben annimmt: — Unlust flichen, Lust suchen setzt die Eristenz der Er= fahrung und diefe wieder den Intellett voraus. — Die Stärke der Wolluft beweift nicht den Willen zum Leben, fondern den Willen zur Luft. Die große Angst vor dem Tode, mit der Schopenhauer ebenfalls zu Gunften seiner Annahme vom Willen argumentirt, ist in langem Zeitraum großgezüchtet durch einzelne Religionen, welche den Tod als entscheidende Stunde ausehen; sie ist hier und da so groß geworden. Falls sie aber unabhängig davon beobachtet wird, so ist sie nicht mehr als Angst vor dem Sterben, daß heißt dem ungeprobten und vielleicht zu groß vorgestellten Schmerz dabei, bann vor den Verlusten, welche durch das Sterben eintreten.

Es ist nicht wahr, daß man das Dasein um jeden Preis will, zum Beispiel nicht als Thier, auf welches Schopenshauer so gern hinweist, um die ungeheure Macht des allgemeinen Willens zum Leben sestzustellen.

## 50.

Warum überhaupt einen Erhaltungstrieb annehmen? Unter zahllosen unzweckmäßigen Bildungen famen lebensfähige, fortlebensfähige vor; es find millionenjahrelange Anpassungen der einzelnen menschlichen Organe nöthig gewesen, bis endlich der jetige Kürper regelmäßig entstehen fonnte und bis jene Thatsachen regelmäßig sich zeigen, welche man gewöhnlich dem Erhaltungstrieb zuschreibt. Im Grunde geht es dabei jest ebenso nothwendig, nach chemischen Gesetzen zu, wie beim Wafferfalle mechanisch. Der Kinger des Mlavierspielers hat keinen "Trieb", die richtigen Tasten zu treffen, sondern nur die Gewohnheit. Überhaupt ist das Wort Trieb nur eine Bequemlichkeit und wird überall dort angewendet, wo regelmäßige Wirkungen an Organismen noch nicht auf ihre chemischen und mechanischen Gesetze zurückaeführt sind.

# 51.

Die geschickten Bewegungen des Fußes beim Aussgleiten, Stolpern, Alettern sind nicht die Resultate eines blind wirsenden, aber zweckmäßigen Instinktes, sondern einmal angelernt, wie die Bewegungen der Finger beim Klavierspiel. Zest wird sehr viel von dieser Fertigkeit gleich vererbt.

Der Darwinist. — St. Augustinus sagt: ego sum veritas et vita, dixit Dominus; non dixit: ego sum consuetudo! — Schade darum: so ist er nicht die Wahrsheit und weiß nicht, was das Leben ist. —

## 53.

Die Philosophen finden den Willen zum Leben namentlich dadurch bewiesen, daß sie das Schreckliche oder Nutzlose des Lebens einsehen und doch nicht zum Selbstmord greisen — aber ihre Schilderung des Lebens könnte falsch sein! —

## 54.

Es giebt viel mehr Behagen als Unbehagen in der Welt: praktisch ist der Optimismus in der Herrschaft. Der theoretische Pessimismus entsteht aus der Betrachetung, wie schlecht und absurd der Grund unseres Beshagens ist; er wundert sich über die geringe Besonnensheit und Bernunft in diesem Behagen; er würde das fortwährende Unbehagen begreistich sinden.

# 55.

Unerwartete Velehrung. — Erst ein Leben voller Schmerzen und Entsagungen lehrt uns, wie das Dasein ganz mit Honigseim durchtränkt ist: weshalb die Askese nicht selten aus einem verschmitzten Epikureismus gewählt sein mag. — Die "Pessimisten" sind kluge Leute mit verdorbenem Magen: sie rächen sich mit dem Kopf für ihre schlechte Verdauung.

Die überfeinen Unglücklichen, wie Leopardi, welche für ihren Schmerz stolz am ganzen Dasein Nache nehmen, bemerken nicht, wie der göttliche Anppler des Dasseins dabei über sie lacht: eben jeht trinken sie wieder ans seinem Mischkrug; denn ihre Nache, ihr Stolz, ihr Hang zu den ken, was sie leiden, ihre Aunst, es zu sagen — ift das nicht alles wieder — Honigseim?

#### 57.

Wenn man nicht das Leben für eine gute Sache hält, die erhalten werden muß, so fehlt all' unseren Bestrebungen der Wissenschaft der Sinn (der Nutzen). Selbst wozu Wahrheit?

## 58.

Wer das Nichtsein wirklich höher stellt als das Sein, hat im Verhalten zu dem Nächsten dessen Nichtsein mehr zu fördern als dessen. Weil die Moralisten dieser Forderung ausdiegen wollen, erfinden sie solche Sätze, daß jeder nur sich selber in's Nichtsein erlösen könne.

## 59.

Schopenhauer concipirt die Welt als einen ungeheuren Menschen, dessen Handlungen wir sehen und dessen Charafter völlig unveränderlich ist: diesen können wir eben aus jenen Handlungen erschließen. Inspsern ist es Pantheismus oder vielleicht Pandiabolismus; denn er hat fein Interesse, alles, was er wahrnimmt, in's Gute und Vollsommene umzudeuten. Aber diese ganze Unters

scheidung zwischen Handlungen als Wirkungen und einem an sich seienden Charakter als Ursache ist schon am Menschen salsch, erst recht in Hinsicht auf die Welt. So etwas wie der Charakter hat an sich keine Existenz, sondern ist eine erleichternde Abstraktion. Und dies ist der Werth solcher Metaphysiker wie Schopenhauer: sie versuchen ein Weltbild: nur ist Schade, daß es die Welt in einen Menschen verwandelt: man möchte sagen, die Welt ist Schopenhauer im Großen. Das ist aber nicht wahr.

# Ш.

# Moral.

# 1. Allgemeines.

60.

Unsere Aufgabe, alles Angeerbte, Herkommliche, Unsbewußtsgewordene zu inventarisiren und zu revisdiren, auf Ursprung und Zweckmäßigkeit zu prüfen, vieles zu verwersen, vieles leben zu lassen.

# 61.

Der Weise kennt keine Sittlichkeit mehr außer der, welche ihre Gesetze aus ihm selbst nimmt, ja schon das Wort "Sittlichkeit" paßt für ihn nicht. Denn er ist völlig unsittlich geworden, insvsern er keine Sitte, kein Herkommen, sondern lanter neue Lebensfragen und Antworten anerkennt. Er bewegt sich auf unbegangenen Pfaden vorwärts, seine Kraft wächst, je mehr er wandert. Er ist einer großen Fenersbrunft gleich, die ihren eigenen Wind mit sich bringt und von ihm gesteigert und weiter getragen wird.

# 62.

Man fann zweifeln, ob dem guten Menschen, den es nach Erfenntniß dürstet, dadurch genützt wird, daß er immer besser wird. Ein wenig mehr Sünde gelegents

lich macht ihn wahrscheinlich weiser. Sedermann von einiger Erfahrung wird wissen, in welchem Zustande er das tiesste verstehende Mitgefühl mit der Unsicherheit der Gesellschaft und der Ehen hatte.

#### 63.

Menschen, welche sich in hervorragender Weise vom Ererbt-Sittlichen loslösen, "gewissen" los sind, können dies nur in der gleichen Weise werden wie Mißgeburten entstehen; das Wachsen und Sich-bilden geht ja nach der Geburt fort, in Folge der angeerbten Gewohnheiten und Kräfte. So könnte man in jenem Falle den Begriff der Mißgeburt erweitern und etwa von Mißgebilden reden. Gegen solche hat die übrige Menschseit dieselben Rechte wie gegen die Mißgeburten und Monstra; sie darf sie vernichten, um nicht die Propagation des Zurücksgebliebenen, Mißrathenen zu sördern. Jum Beispiel der Mörder ist ein Mißgebilde.

## 64.

Manner zu groß findet und die Dinge in der Welt zu tief. Wer dem Leben die tiefste Bedeutung geben will, umspinnt die Welt mit Fabeln; wir sind alle noch tief hinein verstrickt, so freisinnig wir ums auch vorsommen mögen. Es giebt eine starke Neigung, uralt angedoren, die Abstände zu übertreiben, die Farben zu stark aufzutragen, das Glänzende als das Wahrscheinlichere zu nehmen. Die Kraft zeigt sich vornehmlich in diesem allzuscharfen Accentuiren; aber die Kraft in der Mäßigung ist die höhere, Gerechtigkeit ist schwerer als Hingebung

und Liebe. — Wenn ein Mörder nicht das Bose seiner Handlung anerkennen will und sich das Recht nimmt, ctwas gut zu nennen, was alle Welt bose nennt, so löst er sich aus der Entwicklung der Menschen: mussen wir ihm das Recht zugestehen? Wenn einer sogenannte schlechte Handlungen durch Lostofung von den hergebrachten Urtheilen und Aufstellung der Unverantwortlich= feit rechtfertigte, dürfen wir sagen: "nur rein theoretisch darf er so etwas aufstellen, nicht aber praftisch danach handeln "? Oder: "als Denker hat er Recht, aber er darf nicht Böses thun"? In wie weit darf sich das Individuum lösen von seiner Vergangenheit? So weit es kann? Und wenn es einsieht, daß in dieser Vergangenheit falsche Urtheile, Rücksichten auf grobe Nüplichkeit wirkten? Daß der Heiligenschein um das Gute, der Schwefelglang um das Bose dabei verschwindet? Wenn die stärtsten Motive, aus der Ehre und Schande des Mitmenschen entnommen, nicht mehr wirken, weil er die Wahrheit diesem Urtheile entacaenstellen fann?

65.

Das Christenthum sagt: "es giebt keine Tugenden, sondern Sünden." Damit wird alles menschliche Handeln verleumdet und vergiftet, auch das Zutrauen auf Menschen erschüttert. Nun sekundirt ihm noch die Philosophie in der Weise La Nochesoucauld's, sie führt die gerühmten menschlichen Tugenden auf geringe und unedle Bewegsgründe zurück. Da ist es eine wahre Erlösung zu lernen, daß es an sich weder gute noch böse Handlungen giebt, daß in gleichem Sinne wie der Satz des Christenthums auch der entgegengesetzte des Alterthums aufgestellt werden kann: "es giebt keine Sünden, sondern nur Tugenden", das heißt Handlungen nach dem Gesichts-

punfte des Guten (nur daß das Urtheil über gut verschieden ist). Jeder handelt nach dem ihm Bortheilhaften, keiner ist freiwillig boje, das heißt sich schädigend. Es ist ein großer Fortschritt zu sernen, daß alles Moralische nichts mit dem Ding an sich zu thun hat, sondern Meinung ist, in das Bereich des sehr veränderlichen Intelletts gehört. Freilich: wie fich unfer Ohr den Sinn für Musik geschaffen hat (der ja auch nicht an sich existirt), so haben wir als hohes Resultat der bisherigen Menschheit den moralischen Sinn. Er ist aber nicht auf logische Denkgesetze und auf strenge Naturbedbachtung gegründet, sondern wie der Sinn für die Künfte auf mancherlei falsche Urtheile und Kehlschlüsse. Die Wissenschaft kann nicht umbin, das unlogische Fundament der Moral aufzudecken, wie sie das bei der Kunst thut. Bielleicht schwächt fie auf die Dauer diesen Sinn damit etwas ab: aber ber Sinn für Wahrheit ift felber eine der höchsten und mächtigften Effloreszenzen Diefes moralischen Sinnes. Hier lieat die Compensation.

# 66.

Wie sehr wir auch die Moralität zersetzen — unsere eigene, im ganzen Besen eingenistet, kann dabei nicht zersetzt werden. Unsere Art wahr und unwahr zu sein, bleibt undiskutirbar. "Der Ton des Suchens ist einer, und der Ton des Habens ist ein anderer."

## 67.

Die Kritik der Moralität ist eine hohe Stufe der Moralität — aber verschmolzen sind Gitelkeit, Chrgeiz, Lust am Siege damit, wie bei aller Kritik.

Die sittliche Reinheit der Menschen ist durch einige falsche Borstellungen mehr gefördert worden, als es die Wahrheit zu thun vermöchte. Daß ein Gott das Gute wolle, daß der Leib zu besiegen sei, um die Seele frei zu machen, daß Verantwortlichkeit für alle Handlungen und Gedanken existire, das hat die Menschheit hochsgehoben und verseinert. Allein schon die Ausstellung des "Guten"!

#### 69.

Das, was erft herkömmlich ist, wird nicht nur mit Pietät, sondern auch mit Vernunft und Gründen nachsträglich überhäuft und gleichsam durchsickert. So sieht zulest eine Sache sehr vernünftig aus (vieles an ihr ist zurechtgeschoben und verschönt). Dies täuscht über ihre Herkunft.

## 70.

Man denkt sich den moratischen Unterschied zwisschen einem ehrlichen Manne und einem Spitzbuben viel zu groß; dagegen ist gewöhnlich der intellektuelle Unterschied groß. Die Gesetz gegen Diebe und Mörder sind zu Gunsten der Gebildeten und Reichen gemacht.

## 71.

Unterscheidet man Stufen der Moralität, so würde ich als erste nennen: Unterordnung unter das Herkommen, Ehrfurcht und Pietät gegen das Herkommen und seine Träger (die Alten) als zweite Stufe. Gesbundensein des Intelletts, Beschränkung seines Herungerifens und Versuchens, Steigerung des Gefühls

innerhalb des abgegrenzten Bereichs erlaubter Borftellungen. — Dagegen die Forderung des unegvistischen, unpersönlichen Handelns, worin man gewöhnlich den Ursprung der Moralität sieht, gehört den pessimistischen Religionen an, insofern diese von der Verwerflichkeit des ego, der Verson ausgehen, also die metaphysische Bedeutung des "Radikal-Bösen" vorher in den Menschen gelegt haben müffen. Von der veffimistischen Resigion her hat Kant sowohl das Radital-Bose als den Glauben, daß das Unequistische das Kennzeichen des Moralischen sei. Nun existirt dies aber nur, wie Schopenhauer richtig sah, im Rachgeben gegen bestimmte Empfindungen, zum Beispiel des Mitleidens, Wohlwollens. Empfindungen fann man aber nicht fordern, anbesehlen. Die Moral hat aber immer gefordert, sie wird somit "mitleidig und wohlwollend sein" (unegvistisch sein) nicht als entscheidendes Rennzeichen des "moralischen Menschen" gelten laffen: wie man ja thatfächlich oft von "unmoralischen Menschen" spricht, welche aber sehr autmüthig und mitleidig sind.

## 72.

Wenn die Moral auf den Gesichtspunkt des gemeinssamen Nugens und Schadens zurückgeht, so ist es consequent, das Moralische einer Handlung nicht nach den Absichten des Individuums, sondern nach der That und deren Erfolg zu bemessen. Das Seclenspalten und Nierensprüsen gehört einer Auffassung der Ethis an, bei der auf Nugen und Schaden gar nichts ausommt. Man verslange die Handlung und fümmere sich nicht so ängstlich um die Motive (deren Verslechtung übrigens viel zu groß ist, als daß man nicht bei jeder psychologischen Analysis einer Handlung immer etwas irrte).

Die edleren Motive sind die complizirten; alle einstachen Motive stehen ziemlich niedrig. Es ist wie bei den einsachen und complizirten Organismen. Die Länge und Schwierigkeit des ganzen Wegs wirst den Schein des Großen und Hohen auf den, welcher ihn geht.

#### 74.

Vielleicht ist der unegoistische Trieb eine späte Entwicklung des sozialen Triebes: jedenfalls nicht umsgekehrt. Der soziale Tried entsteht aus dem Zwange, welcher ausgeübt wird, sich für ein anderes Wesen zu interessiren (der Stlave für seinen Herrn, der Soldat für seinen Kührer), oder aus der Furcht mit ihrer Einsicht, daß wir zusammen wirken müssen, um nicht einzeln zu Grunde zu gehen. Diese Empfindung, vererbt, entsteht später, ohne daß das ursprüngliche Motiv mit in's Bewußtsein trete; es ist zum Bedürsniß geworden, welches nach der Gelegenheit ausschaut sich zu bethätigen. Für andere, für eine Gemeinsamkeit, für eine Sache (wie Wissenschaft) sich interessiren erscheint dann als unsegoistisch, ist es aber im Grunde nicht gewesen.

# 75.

Beim unegoistischen Triebe ist die Neigung zu einer Person das Entscheidende (wenn es die Lust am Mitleid nicht ist und ebensowenig die Abwehr der Unlust, welche wir beim Anblick des Leidens fühlen). Aber die Neisgung macht einen solchen Vorgang doch nicht moralisch? Ist denn alles Interessirtssein für etwas außer uns Gelegenes moralisch? — Auch alles sachliche Interesse (bei

Runft und Wissenschaft) gehört in's Bereich des Unegosistischen — aber auch des Moralischen?

## 76.

Das wollen, was der andere will und zwar seiner selbst wegen, nicht unseretwegen, das macht den Freund, sagt Aristoteles. Hier wird die unegvistische Handlung beschrieben; besinden wir uns gegen gewisse Personen dauernd in solcher Verfassung, so ist dies Freundschaft. Nach der jetzt üblichen Auffassung der Moralität ist das Freundesverhältniß das moralischeste, welches existirt.

## 77.

Man lobt das Unegoistische ursprünglich, weil es nütlich, das Egoistische tadelt man, weil es schädlich ist. Wie aber, wenn dies ein Trrthum wäre! Wenn das Egoistische in viel höherem Grade nütlich wäre, auch den anderen Menschen, als das Unegoistische! Wie wenn man beim Tadel des Egoistischen immer nur an den dummen Egoismus gedacht hätte! Im Grunde lobte man die Klugheit? — Freilich Güte und Dummheit gehen auch zusammen, un den homme u. s. w.

# 78.

Wir haben ein Vergnügen an der kleinen Bosheit, weil sie uns wenig schadet, zum Beispiel am Sarkassmus; ja wenn wir uns völlig geschütt fühlen, so dient uns selbst die große Vosheit (etwa in dem giftigen Geiser eines Pamphletes) zum Vehagen; denn sie schadet uns nicht und nähert sich dadurch der Wirkung des Kosmischen, — das überrascht, ein wenig erschreckt und doch nicht Schaden anstiftet.

Man unterschätzt den Werth einer bösen That, wenn man nicht in Anschlag bringt, wie viel Zungen sie in Bewegung setzt, wie viel Energie sie entsesselt und wie vielen Menschen sie zum Nachdenken oder zur Erhebung dient.

# 2. Berbrechen, Strafe, Berantwortlichkeit.

80.

Eigentlich hat der einmal bestrafte Dieb einen Anspruch auf Vergütung, insofern er durch die Justiz seinen Ruf eingebüßt hat. Was er dadurch leidet, daß er von jest ab als Dieb gilt, geht weit über das Abbüßen einer einmaligen Schuld hinaus.

81.

Der Grundgedanke eines neuen menschlicheren Strafrechts müßte sein: ein Unrecht einmal insosern zu beseitigen, als der Schaden wieder gut gemacht werden
kann; sodann die böse That durch eine Gutthat zu compensiren. Diese Gutthat brauchte nicht den Beschädigten
und Beleidigten, sondern irgend jemandem erwiesen zu
werden; man hat sich ja durch den Frevel selten am Individunm, sondern gewöhnlich am Gliede der menschlichen Gesellschaft vergangen, — man ist dadurch der
Gesellschaft eine Wohlthat schuldig geworden. Dies ist
nicht so gröblich zu verstehen, als ob ein Diebstahl durch
ein Geschenk wieder gut zu machen wäre; vielmehr soll
der, welcher seinen bösen Willen gezeigt hat, nun einmal
seinen guten Willen zeigen.

Man hält den Verbrecher so lange im Gefängniß, bis "seine Strafzeit abgelausen". Absurd! Bis er der Gesellschaft nicht mehr seindlich gesinnt ist! Bis er auch für seine Strafe kein Nachegefühl mehr hat! Ihn dann noch länger zu halten wäre erstens Grausamkeit, zweitens Vergeudung von Kraft, die im Dienste der Gesellschaft wirken könnte, drittens Gesahr ihn rachedurstig zu machen, da er die überflüssige Härte empfindet (also moralische Verschlechterung).

## 83.

Würde des Verbrechers. — Wenn der König das Recht hat, Gnade zu üben, so hat der Verbrecher das Recht, sie zurückzuweisen.

#### 84.

Man spricht von Milderungsgründen: sie sollen die Schuld mindern und danach soll die Strafe geringer ausfallen. Aber geht man auf die Genesis der Schuld ein, so mildert man allmählich die Schuld weg, und dann dürfte es gar keine Strafe geben. Denn im Grunde giebt es eben, bei der Unfreiheit des Willens, keine Schuld. Läßt man die Strafe als Abschreckung gelten, so darf es keine Milderungsgründe geben, die sich auf die Entstehung der Schuld beziehen. Ist die That constatirt, so folgt die Strafe unerdittlich; der Mensch ist Mittel zum Wohle aller. Auch das Christenthum sagt: richtet nicht, freilich mit der Rücksicht auf den persönlichen Nachtheil. Christus: "Gott soll richten". Dies ist aber ein Irrthum.

In wiesern tröstet es einen Unglücklichen, eine Strafe nicht verdient zu haben? Er wird zum Besten der Menschheit als Mittel benut, um sie abzuschrecken: aber er hatte es nicht verdient, als Mittel betrachtet zu werden? Sobald man aber einsieht, daß niemand etwas verdient, tröstet jener Gesichtspunkt auch gar nicht mehr. Übrigens sollte man sich unter allen Umständen darüber freuen, als Mittel zur Berbesserung der Menschen zu dienen.

#### 86.

Die Urtheile der Geschworenengerichte sind aus demselben Grunde falsch, aus dem die Eensur einer Lehrerschaft über einen Schüler salsch ist: sie entstehen aus einer Vermittelung zwischen den verschieden gefällten Urtheilen: gesetzt den günstigsten Fall, einer der Geschworenen habe richtig geurtheilt, so ist das Gesammtzesultat die Witte zwischen dem richtigen und mehreren salschen Urtheilen, das heißt jedenfalls salsch.

# 87.

Unrecht hinterläßt mitunter in dem, welcher es thut, eine Wunde, doch nicht häufig. Gewissensbisse sind cher die Ausnahme als die Regel. Iemanden, der uns zuswider ist, so zu beseidigen, daß wir seinen Umgang los sind, erzeugt sogar ein seliges Aufathmen über die erstangte Freiheit. Vielleicht aber ist hier das Unrechtthun Nothwehr.

#### 88.

Werth der Gewiffensbiffe für die geistige Befreiung. — Es ist kein Zweifel, daß zur Bermehrung

der geistigen Freiheit in der Welt die Gewissensbisse wesentlich beigetragen haben. Sie reizten häufig zu einer Kritif der Vorstellungen, welche, auf Grund früherer Handlungen, so schmerzhaft wirkten; und man entdeckte, daß nicht viel daran war, außer der Gewöhnung und der allgemeinen Weinung innerhalb der Gesellschaft, in welcher man lebte. Konnte man sich von diesen beiden losmachen, so wichen auch die Gewissensbisse.

#### 89.

Wenn die schlechte, ungeschickte Handlung irgend wann einnal keinen Unnuth mehr nach sich zieht, so würde diese kalte Gesimung, an die man sich in Sinsicht auf das Vergangene gewöhnt hätte, auch die Freude am Gethanen entwurzelt haben. Run wird aber das Handeln des Menschen durch die Anticipation der zu erwerbenden Lust oder Unlust bestimmt: fällt diese in Hinsicht auf sogenannte moralische Lust oder Unlust weg, so hält ihn keine Empfindung mehr von der schlechten Handlung zurück, und zöge ihn nichts mehr zu der guten That hin: es sei denn die Rücksicht auf das Rütsliche oder Schädliche; die Moral wiche einer Nützlichkeits= lehre. Der Mensch würde in Hinsicht auf das Kommende ebenso kalt und klug werden wie in Hinsicht auf das Bergangene. Dann würde er für die kalte Überlegung reif sein, welchen Werth sein gegenwärtiges Leben habe, das immer noch schmerzhaft genug sein könnte, nebst der Erwägung, ob nicht vielleicht das Nichtsein dem Sein vorzuziehen sei. In Erkenntniß oder Witterung dieses Sachverhalts sträubt sich jeder Mensch und auch jede philosophische Ethik gegen die Aufhebung der Berantwortlichkeit: letztere mit Unrecht, da die Philosophie

durchaus nicht auf die Consequenzen der Wahrheit, sondern nur auf sie selber zu achten hat. — Daß das Leben des Menschen als Ganzes keine Folge der Empfindung in Lust oder Unsuft haben solle, sondern mit Vernichtung und völliger Empfindungslosigkeit schlösse, wird aus demsselben Grunde gemeinhin abgelehnt: man fürchtet den Glauben an den Werth des Lebens zu schwächen und die Lust zum Selbstmorde zu ermuthigen. Der Wille zum Leben wehrt sich gegen die Schlüsse der Vernunft und versucht diese zu trüben: daher die Bedeutung, die man den letzten Augenblicken des Lebens auf dem Sterbebette beilegt, als ob da noch etwas zu fürchten oder zu hoffen wäre.

#### 90.

Der Ansdruck "Lohn" ift aus der Zeit her in unsere verschleppt, in welcher der Niedriggeborene, Unsreie, wenn man ihm überhaupt etwas gab oder gönnte, sich immer beglückt, begnadet fühlte, wo er wie ein Thier bald durch die Peitsche, bald durch Lockungen aufgemuntert wurde, aber niemals etwas "verdiente". Wenn jener thut, was er thun muß, so ist kein Verdienst dabei: wird er trotzdem belohnt, so ist dies eine überschissige Gnade, Güte.

## 91.

Der Mensch will nicht nur, daß seine Art zu leben angenehm oder nützlich sei: sie soll auch ein Verdienst sein, und zwar um so mehr ihm klar ist, daß die Ansnehmlichkeit nicht groß ist. Er will sich durch die Ehre schadlos halten.

# 3. Einzelbemerfungen.

92.

Ie feiner der Geift, desto mehr leidet der Mensch beim Übermaaß der Begierden. Insosern bringt geistige Berseinerung auch dasselbe hervor, was die Moralität der gebundenen Geister.

93.

Nicht nur in dem Verhalten des Staates, welcher ftraft, um abzuschrecken, sondern im Verhalten iedes einzelnen, der lobt oder tadelt, wird der Brundfat "der Zweck heiligt das Mittel" befolgt: denn tadeln hat eben= falls nur Sinn, als Mittel abzuschrecken und fürderhin als Motiv zu wirken; loben will antreiben, zum Nachmachen auffordern: insofern aber beides aethan wird, als ob es einer geschehenen Handlung gelte, so ist die Lüge, der Schein bei allem Loben und Tadeln nicht zu vermeiden; sie sind eben das Mittel, welches vom höheren Zwecke geheiligt wird. Vorausgesetzt freilich, daß alle, sowohl die Tadelnden als die Getadelten, von der Lehre der völligen Unverantwortlichkeit und Schuldlosigkeit überzenat sind, so wirft der Tadel nicht mehr, es sei denn daß die Gewohnheit, namentlich die der Eitelkeit und Chrincht stärker bliebe als alle durch Lehren beigebrachte Überzengungen.

94.

Ein Mensch, der durch Lob und Tadel verdirbt — ein Baum, der durch Sonnenschein und Negen verdirbt —: beide sind schon verdorben, und alles wird ihnen zum Anlaß des Untergangs.

Man schenkt jemandem lieber sein ganzes Herz als sein ganzes (Beld. Wie kommt daß? — Man schenkt sein Herz und hat es noch, aber das Geld hat man nicht mehr.

## 96.

Die Unfreiheit der Gesinnung und Person wird durch den revolutionären Hang bewiesen.

Die Freiheit durch Bufriedenheit, Sichseinpassen und persönliches Bessermachen.

#### 97.

Goethe definirt die Pflicht: "wo man liebt, was man sich selbst befiehlt." Gewöhnlich: "wo man sich befiehlt, was man liebt."

# IV.

# Psychologie.

98.

Der, welcher über die inneren Motive des Menschen schreibt, hat nicht nur kalt auf sie hinzudeuten; denn so kann er seine Schlüsse nicht glaubhaft machen. Er muß die Erinnerung an diese und jene Leidenschaft, Stimmung erwecken können und muß also ein Künstler der Dar= stellung sein. Dazu wiederum ist nöthig, daß er alle diese Affekte aus Erfahrung kennt; denn sonst wird er indigniren durch Kälte und den Anschein von Geringschätzung dessen, was die anderen Menschen so tief bewegt und erschüttert Daher muß er die wichtigsten Stufen der Mensch= heit durchgemacht haben und fähig sein, sich auf sie zu stellen: er muß religiös, fünstlerisch, wollüstig, chraeizig, bose und aut, patriotisch und kosmopolitisch, aristokratisch und plebeiisch gewesen sein und die Kraft der Darstellung behalten haben. Denn bei seinem Thema ift es nicht wie bei der Mathematik, wo ganz bestimmte Mittel des Ausdrucks, Zahlen, Linien da find, welche ganz unzweideutig sind. Jedes Wort über die Motive des Menschen ist unbestimmt und andeutend, man muß aber start anzudeuten verftehen, um ein starkes Gefühl darzustellen.

Da sagt jemand: "mir soll jener Autor nicht nahe kommen; er sagt den Menschen so viel Schlechtes nach, er muß selber recht schlecht sein." Antwort: aber du selber mußt dann noch schlechter sein, denn du sagt den besten Leuten, die es giebt, den Wahr=Nedenden und Sich=selbst=nicht=Schonenden, Schlechtes nach und noch dazu Unwahres!

#### 100.

Der größte Theil unseres Wesens ist uns unbekannt. Trothem lieben wir uns, reden als von etwas ganz Bestanntem, auf Grund von ein wenig Gedächtniß. Wir haben ein Phantom vom "Ich" im Kopfe, das uns vielsach bestimmt. Es soll Consequenz der Entwickelung bekommen. Das ist die PrivatsCultursThat — wir wollen Einheit erzeugen (aber meinen, sie sei nur zu entdecken!).

## 101.

Man kann nicht erklären, was die Empfindung ist: aber ich glaube, es ist nicht viel, wenn man es weiß, und gewiß steckt kein Welträthsel dahinter.

# 102.

Bewußtes Empfinden ist Empfindung der Empfindung, ebenso bewußtes Urtheilen enthält das Urtheil, daß geurtheilt wird. Der Intellekt ohne diese Verdoppelung ist uns unbekannt, natürlich. Aber wir können seine Thätigkeit als die viel reichere aufzeigen. Es ergiebt sich, daß Empfindung in dem ersten Stadium empfindungs sos ist. Erst der Verdoppelung kommt der Name zu.

Bei der Verdoppelung ist das Gedächtniß wirksam. Fühlen, ohne daß es durch das Gehirn gegangen ist: was ist das? — Lust und Schmerz reichen nur so weit, als es Gehirn giebt.

#### 103.

Wenn Schopenhauer dem Willen das Primat zuertheilt und den Intellett hinzukommen läßt, so ist doch das ganze Gemüth, so wie es uns jett bekannt ist, nicht mehr zur Demonstration zu benutzen. Denn es ist durch und durch intellektual geworden (so wie unsere Tonempfindung in der Musik intellektual wurde). Ich meine: Luft und Schmerz und Begehren können wir gar nicht vom Intellett mehr losactrennt denken. Die Sohe, Manniafaltigfeit, Zartheit des Gemüths ist durch zahllose Gedankenvorgänge großgezüchtet worden; wie die Boesie fich zur jetigen Musik verhält, als die Lehrerin aller Sumbolif, so der Gedanke zum jetzigen Gemüth. Gedanken find vielfache Irrthumer gewesen; zum Beispiel die Stimmung der Frommigkeit ruht gang auf dem Frrthume. Luft und Schmerz ift wie eine Kunft ausgebildet worden, genau durch dieselben Mittel wie eine Runft. Die eigentlichen Motive der Handlungen verhalten sich jetzt so wie die Melodien der jetzigen Musik; es ist gar nicht mehr zu sagen, wo Melodie, wo Beglei= tung, Harmonie ist; so ist bei den Motiven der Hand-lungen alles fünstlich gewebt, mehrere Motive bewegen sich neben einander und geben sich gegenseitig Har= monie, Karbe, Ausdruck, Stimmung. Bei gewissen Stimmungen meinen wir wohl den Willen abgesondert vom Intellekt zu haben, es ist eine Täuschung; sie sind ein Refultat. Jede Regung ist intellektual geworden; was einer jum Beispiel bei ber Liebe empfindet, ift bas Ergebniß alles Nachbenkens darüber, aller je damit verbundenen Metaphysik, aller verwandten miterklingens den Nachbarktimmungen.

#### 104.

Liebe und Haß nicht ursprüngliche Kräfte.
— Hinter dem Hassen liegt das Fürchten, hinter dem Lieben das Bedürfen. Hinter Furcht und Bedürfniß liegt Erfahrung (Urtheilen und Gedächtniß). Der Intelsleft scheint älter zu sein als die Empfindung.

#### 105.

Neigung und Abneigung unvernünftig. — Wenn Neigung oder Abneigung die Zähne erst einsgebissen haben, so ist es schwer loszukommen, wie wenn eine Schildkröte sich in einen Stock verhissen hat. Die Liebe, der Haß und die Schildkröte sind dumm.

## 106.

Warum ist Neigung und Abneigung so ansteckend? Weil die Enthaltung von Für und Wider so schwer und das Zustimmen so angenehm ist.

## 107.

Menschen, deren Umgang uns unangenehm ist, thun und einen Gefallen, wenn sie und einen Anlaß geben, und von ihnen zu trennen: wir sind hinterdrein viel eher bereit, ihnen aus der Ferne Gutes zu erweisen oder zu gönnen.

Loslöfung von der nicht verstehenden Umsgebung: — Eine tiefe Verwundung und Beleidigung entsteht, wenn Menschen, mit denen man lange vertrauslich umgegangen ist und denen man vom Vesten gab, das man hatte, gelegentlich Geringschätzung gegen uns merken lassen. Wer mit den Menschen vorsichtig umsgeht und sie nicht verletzt, um nicht verletzt zu werden, erfährt gewöhnlich zu seinem Schrecken, daß die Menschen seine Vorsicht gar nicht gemerkt haben oder gar, daß sie sie merken und sich über sie hinwegsetzen, um ihren Spaß dabei zu haben.

#### 109.

Schimpsworte hat jedermann gern, aber nie hat jemand geglaubt, daß ihm selber eins mit Recht zukomme.

## 110.

Die bittersten Leiden sind die, welche keine große Erregung mit sich bringen — denn die hohe Leidenschaft, sie sei, welche sie wolle, hat ihr Glück in sich —, sondern jene, welche nagen, wühlen und stechen: also namentlich die, welche durch rücksichtslose Menschen, welche ihre Art von Übermacht benutzen, uns zugefügt werden: etwa mit dem erschwerenden Umstande, daß sie dabei von einer intimen Vertrautheit mit uns, durch einen Verrath der Freundschaft, Gebrauch machen. Das einzige große Gefühl, mit welchem man über solche Leiden hinwegslöge, wäre Haberen. Aber gewöhnlich sache, auf Vernichtung des Anderen. Aber gewöhnlich sagt sich der bessere Mensch, daß der Übelthäter gar nicht so doshaft war, als er uns erscheint und daß manche

Berdienste für ihn sprechen: so unterdrückt er den Gebanken an Wiedervergeltung, wird aber dabei nicht froh; er ist an die Zeit gewiesen, an das Schwächerwerden aller Erinnerungen.

#### 111.

Es ist entweder das Zeichen einer sehr ängstlichen oder sehr stolzen Gesimmung, in jedermann, auch in Frennsten, Gönnern, Lehrern, die Gesahr eines tyrannischen Übergewichtes zu sehren, und sich in Acht zu nehmen, große Wohlthaten zu empfangen. Aber es wird keinen Freigeist geben, der nicht diese Gesimmung hätte.

## 112.

Die Eitelkeit hat zwei Quellen, entweder in dem Befühl der Schwäche oder in dem der Macht. Der Mensch. sobald er seine Hulflosigfeit als Ginzelner und das Maaß seiner Kräfte und Besitzthümer wahrnimmt, sinnt auf Austausch mit dem Nächsten. Je höher diese seine Rräfte und Besitzthümer taxiren, um jo mehr fann er für sich bei diesem Austausche gewinnen. Run kennt er von allem, was er besitzt, die schwachen Seiten nur zu genau. Deshalb verdeckt er diese und stellt die starken, glänzenden Eigenschaften an's Licht. Dies ist die eine Art der Gitelfeit: dazu gehört die andere, welche den Schein von glänzenden Eigenschaften, die in Wahrheit nicht da sind, erwecken will: beide zusammen bilden die sehende Sitelkeit (welche Verstellung ift). Der auf diese Weise eitle Mensch will Begehrlichkeit nach sich und damit höhere Taxation erzengen. Neid entsteht, wenn einer begehrlich ist, aber keine oder kaum eine Aussicht hat, seine Begehrlichkeit durch Tausch zu befriedigen.

Wir find alle begehrlich nach fremdem Befitz. Einmal weil wir die Schwächen des eigenen Besitzes zu aut fennen und seine Vorzüge uns durch Gewöhnung reizlos geworden find, sodann weil der Andere seinen Besitz in das günftigste Licht gestellt hat. Wir scheinen verliebter in unseren Besitz, um ihn begehrenswerther erscheinen zu laffen. Beim Tausch glaubt jeder den Anderen übervortheilt und selber den höheren Gewinn zu haben. Der Tauschende halt sich für klug; die sehende Eitelkeit vermehrt im Menschen den Glauben an seine Alugheit. Der Tauschende meint, er sei der Täuschende, aber der, mit welchem er tauscht, glaubt von sich dasselbe. — Wir schäken das Beneidetwerden, weil die Anderen, welche und nicht beneiden, sondern einen Tausch anbieten können, durch die gesteigerte Begehrlichkeit der Neidischen einer höheren Taration unserer Güter gedrängt werden. — Das Gefühl der Macht, vererbt, erzeugt die blinde Eitelfeit (während jenes die sehende, nach dem Vortheile hin sehende war); die Macht diskutirt und vergleicht nicht, fie hält sich für die höchste Macht, sie macht die höchsten Unsprüche; bieten andere ihre Begabungen und Kräfte mit demselben Anspruche an, so bleibt jest nur der Krieg übrig: durch einen Wettkampf wird über das Recht dieser Ansprüche entschieden oder durch Vernichtung des einen Mithewerbers, mindestens seiner hervorragenden Kähigkeit. Gifersucht ist der gereizte Buftand des Mächtigen im Verhältniß zum mächtigen Mitbewerber; Neid, der hoffnungslose Zustand, ihm nicht zuvorkommen zu können: also wenn er im Kriege unterliegt. Der Neid bei sehender Gitelkeit entsteht aus ungestillter Begehrlichkeit; der Neid bei blinder Eitelkeit ist die Folge einer Niederlage.

Verkleinerungssucht als nüglich. — Nicht wenige Menschen haben, um ihre Selbstachtung und eine gewisse Tüchtigkeit im Handeln aufrecht zu erhalten, durchaus nöthig, alle ihnen bekannten Menschen in ihrer Vorstellung herabzusehen und zu verkleinern. Indem wir alle den Vortheil jener Tüchtigkeit haben, müssen wir das nothwendige Werkzeug dazu, den Neid und die Verkleinerungssucht, wohl oder übel gutheißen.

#### 114.

Die Schätzung von Eigenschaften kann nur versgleichend sein; das eigene Interesse will die höchste Schätzung.

## 115.

Furcht (negativ) und Wille zur Macht (positiv) erstlären unsere starke Rücksicht auf die Meinungen der Menschen.

## 116.

Aus der Furcht erklärt sich zumeist die Näcksicht auf fremde Meinungen; ein guter Theil der Liebens-würdigkeit (des Wunsches nicht zu mißfallen) gehört hierher. So wird die Güte der Menschen, mit Hülfe der Vererbung, durch die Furcht großgezogen.

## 117.

Das Hamptelement des Chrgeizes ist, zum Gefühl seiner Macht zu kommen. Die Freude an der Macht ist nicht darauf zurückzuführen, daß wir uns freuen, in der Meinung anderer bewundert dazustehen. Lob und Tadel, Liebe und Haß sind gleich für den Chrsüchtigen, welcher Macht will.

Lust an der Macht. — Die Lust an der Macht erklärt sich aus der hundertfältig erfahrenen Unlust der Abhängigkeit, der Ohnmacht. Ist diese Erfahrung nicht da, so fehlt auch die Lust.

#### 119.

Man erstrebt Unabhängigkeit (Freiheit) um der Macht willen, nicht umgekehrt.

#### 120.

Mittel, Leute von sich zu entsernen: — Man kann niemand mehr verdrießen und gegen sich einnehmen, als wenn man ihn zwingen will, an Dinge zu denken, welche er sich mit aller Gewalt aus dem Sinne schlagen will: zum Beispiel Theologen an die Chrlichkeit im Bekennen. Philologen an die erziehende Kraft des Alterthums. Staatsmänner an den Zweck des Staates. Kanfeleute an den Sinn alles Gelderwerbes. Weiber an die Zu- und Hinfälligkeit ihrer Neigungen und Bündnisse.

## 121.

Über den Fleiß machen die Gelehrten viele schöne Worte; die Hauptsache ist, daß sie sich ohne ihren Fleiß zu Tode langweilen würden.

## 122.

Das Ansehen der Arzte beruht auf der Unwissenheit der Gesunden und Kranken: und diese Unwissenheit wiederum beruht auf dem Ansehen der Arzte.

11800

Sie haben das Gebiet der pudenda so ausgedehnt, daß ein Gespräch über Berdauung, ja über Zahnbürsten, schon für unzart gilt: und die Feineren den ken folglich auch nicht mehr über solche Dinge nach.

#### 124.

Jeder, der geheinmißvoll von seinem Vorhaben spricht, oder der merken läßt, daß er gar nicht davon spreche, stimmt seine Mitmenschen ironisch.

## 125.

Der Vortheil, den der reine Mensch seinen Witmenschen bringt, liegt in dem Borbild, das er giebt: das durch entreißt er sie ihrem wilden Dämon, wenn auch nur auf Augenblicke. — Es kommt sehr viel auf die Augenblicke an. —

## 126.

Die Menschen verkehren zu viel und büßen dabei sich ein. Wer wenig hat, dem wird durch Gesellschaft auch noch das Wenige genommen, was er hat.

## 127.

Wer sein Geld als Freigeist gut verwenden will, soll Institute gründen nach Art der Klöster, um ein freundschaftliches Zusammenleben in größter Einsachheit für Menschen zu ermöglichen, welche mit der Welt sonst nichts mehr zu thun haben wollen.

Dhne Produktivität ist das Leben unwürdig und unerträglich; gesetzt aber, ihr hättet keine Produktivität oder nur eine schwache, dann denkt über Besreiung vom Leben nach, worunter ich nicht sowohl die Selbsttödtung, als jene immer völligere Besreiung von den Trugbildern des Lebens verstehe — bis ihr zuleht wie ein überreiser Apfel vom Baume fallt. Ist der Freigeist auf der Höhe angelangt, so sind alle Motive des Willens an ihm nicht mehr wirksam, selbst wenn sein Wille noch andeißen möchte: er kann es nicht mehr, denn er hat alle Zähne verloren.

#### 129.

Rurzer Sommer. — Manchen Naturen ist nur ein Augenblick Sommerzeit beschieden: sie hatten einen späten Frühling und sollen einen langen Herbst haben. Es sind die geistigeren Geschöpfe.

## 130.

Die zarteren Naturen, welchen auch die härtesten Vissen des Lebens unwillkürlich in Milch eingebrockt werden, wären zu glücklich, wenn sie ihr Gutes einsähen: und so plagt sie ein geheimer Neid auf die Gewaltsameren, Kräftigeren und gar zu gern heucheln sie deren Tugenden, das heißt deren zurückgebliebenes Menschensthum: was sich vor dem Unbesangenen so ausnimmt, als wenn das Lamm im Wolfskleide unter Lämmern Schrecken machen will. Das ist nun freilich eine Nachahmung zum Lachen: denn ihre Borbilder, die sie beneiden, verstehen es, unter Wölfen selber Schrecken zu machen: und dazu gehört sich freilich nicht nur ein Wolfssell, sondern ein Wolfsgebig und eine Wolfssele — und noch mehr.

Einem Unglücklichen, der einen Trost will, muß man entweder zeigen, daß alle Menschen unglücklich sind: das ist eine Wiederherstellung seiner Ehre, insofern sein Unglück dann ihn doch nicht unter das Niveau herabdrückt: wie er geglaubt hat. Oder man muß zeigen, daß sein Unglück ihn unter den Menschen auszeichne.

#### 132.

Isder Mensch hat seine eigenen Rezepte dafür, wie das Leben zu ertragen ist und zwar wie es seicht zu ershalten ist oder leicht zu machen ist, nachdem es sich einmal als schwer gezeigt hat.

## 133.

Die Hoffnung ist der Regenbogen über den herabstürzenden, jähen Bach des Lebens, hundertmal vom Gischt verschlungen und sich immer von neuem zussammensend, und mit zarter schöner Kühnheit ihn überspringend, dort wo er am wildesten und gefährlichsten brauft.

## 134.

Gaudii maxima pars est oblivio. Dolor de se ipso meditatur.

## 135.

Glück und Unglück. — Bei manchen Menschen zeigt sich das Glück ergreifender als ihr Unglück. — Wer kann heitere Musik aus einem Irrenhause heraus tönend ohne Thränen hören?

Die Resignation besteht darin, daß der Mensch die starke Anspannung aller Sehnen seines Denkens und Fühlens aufgiebt und sie in einen Zustand zurückversetzt, wo sein Denken und Fühlen gewohnheitsmäßig und mechanisch wird. Dieses Nachlassen ist mit einer Lust verbunden, und die mechanische Bewegung ist wenigstens ohne Unsuft.

## 137.

Tranrigkeit und Sinnenlust. — Warum ist der Mensch im Zustand der Traner geneigter, sich sinnlichen Vergnügungen blindlings zu überlassen? Ist es das Bestänbende in ihnen, was er begehrt? Oder Bedürsnis von Emotion um jeden Preis? — Sancho Pansa sagt: "wenn der Mensch sich zu sehr der Tranrigkeit überläßt, wird er zum Thier."

## 138

Werth einer gedrückten Stimmung: — Menschen, welche unter einem inneren Drucke leben, neigen zu Ansschweifungen, — auch des Gedankens.

## 139.

Sollten nicht viele, welche ehrgeizig sind, im Grunde nur die Emotion suchen, die mit ehrgeizigen Bestrebungen verbunden ist? Man kann solche Empfindung hemmen, ersticken oder groß wachsen machen; letteres thun die Emotionsbedürstigen. Viele suchen ja sich zu ärgern — so weit geht jenes Bedürsniß der Emotion.

## 140.

Wer vom Reiz der Gefahr spricht, kennt die Lust an der Emotion der Furcht an sich.

Manchmal überkommt uns, etwa bei der tiefsten Erschütterung durch einen Trancrfall, Treubruch, Liebesswerbung, eine Empörung, wenn wir die naturalistisch historische Erklärung hören. Aber solche Empfindungen beweisen nichts, sie sind wiederum nur zu erklären. Die Empfindungen sind tief geworden, aber nicht immer gewesen; und jenen höchsten Steigerungen entspricht kein realer Grund, sie sind Imaginationen.

#### 142.

Im Grunde hält man das Streben und die Absichten eines Menschen, seien sie auch noch so gefährlich und absonderlich, für entschuldigt, oder mindestens für verzeihlich, wenn er sein Leben dasür einsetzt. Die Menschen können vielleicht durch nichts so deutlich ausdrücken, wie hoch sie den Werth des Lebens nehmen.

## 143.

Tragische Jünglinge. — In der Neigung der Jünglinge für die Tragödie, in ihrer Manier sich trübsselige Geschicke zu prophezeien, von den Menschen schlecht zu denken, ist etwas von jener Lust versteckt, welche in ihnen rege wird, wenn einer ausruft: "Wie weise ist er für sein Alter: wie kennt er schon den Lauf der Welt!"

## 144.

Junge Leute klagen oft, daß sie keine Erfahrungen gemacht haben, während sie gerade daran leiden, zu viele

gemacht zu haben: es ift der Gipfel der modernen Gesankenlosigkeit.

#### 145.

Die Jugend setzt auf den ihre Hoffnung, der sich immer zu stark ausdrückt, der Mann auf den, dessen Worte immer hinter seinem Vollbringen zurückbleiben.

#### 146.

Mich segen die Menschen in Erstannen, welche nach ihrer Jugend zurückverlangen und zum Beispiel nach den Studentenzahren seufzen; es ist ein Zeichen, daß sie inzwischen geistig unsreier geworden sind und daß sie fühlen, wie sie damals noch höhere Menschen waren.

#### 147.

Erfahrene Menschen kehren ungern zu Gegenden, zu Personen zurück, die sie einst sehr geliebt haben. Glück und Trennung sollen an ihren Enden zusammensgeknüpft werden: da trägt man den Schatz mit fort.

## 148.

Man kann wenig sogleich haben, aber man kann alles haben, wenn man nur Zeit hat. Zeit ist das Capital, welches alle Tugenden und Talente in der Welt zu Zinsen trägt.

## 149.

Der Einsame sagt: jest lebt meine Uhr in den blauen Tag hinein. Früher war sie moralisch und ein Pflichten= Wegweiser.

Suche die Einsamkeit, um vielen oder allen am besten nützen zu können: wenn du sie anders suchst, so wird sie dich schwach, krank und zu einem absterbenden Gliede machen.

#### 151.

"Werde der, der du bist": das ist ein Zuruf, welcher immer nur bei wenig Menschen erlaubt, aber bei den allerwenigsten dieser Wenigen überflüssig ist.

## V.

# Religion.

#### 152.

Religiöse Betrachtung der Welt ohne Schärfe und Tiefe des Intellektes macht die Religion zur ekelhaftesten Sache der Welt.

## 153.

Wenn früher die Pocken die Araft und Gesundheit einer förperlichen Constitution auf die Probe stellten und den Menschen, welche sie nicht bestanden, tödtlich wursden: so kann man vielleicht jest die religiöse Infektion als eine solche Probe für die Araft und Gesundheit der geistigen Constitution betrachten. Entweder überwindet man sie, oder man geht geistig daran zu Grunde.

## 154.

Den Glauben an Gott, Freiheit und Unsterblichkeit soll man wie die ersten Zähne verlieren; dann wächst einem erst das rechte Gebiß.

## 155.

Religiöse Meinungen gewöhnt man uns in den ersten fünfzehn Jahren unseres Lebens an und in den nächsten fünfzehn Jahren wieder ab, im zehnten Lebensjahr ist jest gewöhnlich ein Mensch am religiösesten. — Wenn es nütslich sein sollte, den Menschen zuerst an die Brust der Amme Religion zu legen und ihn die Milch des Glaubens trinken zu lassen, so daß er erst später, und allmählich, an Brod und Fleisch der Erkenntniß gewöhnt wird: so scheint mir doch die Zeit zu lang, in Andetracht der Kürze des menschlichen Lebens. Die zeizige Ökonomie würde vielleicht im Rechte sein, wenn der Mensch erst im sechzigsten Jahr in die Blüthezeit seiner Kraft und Vermunft träte. Aber thatsächlich wird er zeit zu gleicher Zeit weise und kraftlos. —

#### 156.

Daß die Inden das schlechteste Bolf der Erde sind, stimmt damit gut überein, daß gerade unter Inden die christliche Lehre von der gänzlichen Sündhaftigkeit und Verwerslichseit des Menschen entstanden ist, — und daß sie dieselbe von sich stießen.

## 157.

Das Cölibat hat die katholischen Länder kast um die Kinder von Geistlichen gebracht: milbe, halb sich versneinende Menschen.

## 158.

Vielleicht sind die Götter noch Kinder und beshandeln die Menschheit als Spielwerk und sind grausam ohne Wissen und zerstören in Unschuld. Werden sie älter —

## 159.

Wenn man an die höhere Nützlichkeit, an ökumenische Zwecke bei dem Wort Moral denkt, so ist im

Sandel mehr Moralität enthalten als im Leben nach jener Kantischen Aufforderung "thue das, was du willst daß dir gethan werde", oder im chriftlichen Wandel nach der Michtschnur des Wortes "liebe den Nächsten um Gottes Willen". Der Satz Rant's ergiebt eine fleinbürgerliche Privat=Achtbarkeit der Sitte und steht im Gegensatz zu öfumenischen Zwecken: von deren Existenz er nicht einmal einen Begriff hat. Wie wenig geforderte Liebe überhaupt zu bedeuten hat, namentlich aber eine Liebe dieser indirekten Art, wie die christliche Nächstenliebe, das hat die Geschichte des Christenthums bewiesen: welche im Gegenfatz zu den Folgen der buddhaiftischen, der reiseffenden Moral, durchweg gewaltsam und blutig ift. Und was heißt es überhaupt: "ich liebe den Mit= menschen um Gottes Willen!" Ist es mehr, als wenn jemand sagt: "ich liebe alle Polizeidiener um der Berechtiakeit willen", oder was ein kleines Mädchen sagte: "ich liebe Schopenhauer, weil Großvater ihn gern hat: der hat ihn gekannt"?

## 160.

Die Ethik jeder pessimistischen Religion besteht in Ausflüchten vor dem Selbstmorde.

#### 161

Auch dem Frömmsten ist sein tägliches Mittagsessen wichtiger als das Abendmahl.

## 162.

Der Fromme fühlt sich dem Unfrommen überlegen: an chriftliche Demuth will ich glauben, wenn ich sehe, daß der Fromme sich vor dem Unfrommen erniedrigt.

Die Laster haben vielen Anlaß zur Freigeisterei gegeben. Ebenso die Furcht vor den ewigen Strafen: man schüttelte diesen lästigen Gedanken weg und wurde das bei die Religion los.

## 164.

Ebensowohl Gott als der Teufel kann mit Fug und Recht zu dem Menschen sprechen: "Verachte nur Vernunft und Wissenschaft, — so haben wir dich unbedingt." In diesem Punkte sind sie Verbündete. Übrigens sieht man dabei, daß es mit jenem "unbedingt" nicht viel auf sich hat.

#### 165.

Der ehemalige Wunderbeweis. — Wenn jemand seine Hand in glühend flüssiges Metall taucht und unversehrt herauszieht, so setzt es immer noch in Erstaunen, aber ehemals meinte man gewiß ein Wunder zu sehen: der es that, glaubte selber an eine geheimniße volle Kraft und übernatürlichen Beistand. Auch der, welcher die Erklärung der Thatsache jetzt nicht weiß, meint doch, es gehe natürlich zu und es werde ihm so gut glücken wie jenem. Chemals hätte man jede Beshauptung damit beweisen können und jeder hätte einem solchen Beweise geglaubt.

## 166.

Aberglaube. — Menschen in großer Erregung sind am abergläubischsten. Die Wiederherstellung der Religionen liegt in Perioden großer Erschütterung und Unsicherheit. Wo alles weicht, greift man nach dem Strickwerk der Illusionen des Jenseits.

Ich will es nur gestehen: ich hatte gehofft, durch die Aunst könne den Deutschen das abgestandene Christenthum völlig verleidet werden — deutsche Wythologie als abschwächend, gewöhnend an Polytheis: mus u. s. w.

Welcher Schrecken über restaurative Strömungen!

#### 168.

Wenn man einen Glauben unwirft, so wirft man nicht die Folgen um, welche aus ihm herausgewachsen sind. Die leben vermöge des Herkommens weiter: das Herkommen schließt die Augen über den Verband von Glaube und Folge. Die Folge erscheint ihrer selbst wegen da zu sein. Die Folge verleugnet ihren Vater.

#### 169.

Von der Todesfurcht zu erlösen ist vielleicht das eine Mittel: ein ewiges Leben zu lehren; ein anderes, sichereres jedenfalls, Todesverlangen einzuflößen.

#### 170.

Es ist bekannt, daß Liebe und Verehrung nicht leicht in Bezug auf dieselbe Person mit einander empfunden werden können. Das Schwerste und Seltenste wäre aber dies, daß höchste Liebe und der niedrigste Grad der Achtung sich bei einander fänden; also Verachtung als Urtheil des Kopfes und Liebe als Trieb des Horzens. Und trozdem, dieser Zustand ist möglich und durch die Geschichte bewiesen. Der, welcher sich selbst mit der

reinsten Art'von Liebe lieben könnte, wäre der, welcher sich zugleich selbst verachtete, und welcher zu sich spräche: verachte niemanden, ausgenommen dich felbst, weil du dich allein kennen kannft. Dies ist vielleicht die Stellung des Stifters der chriftlichen Religion zur Welt. Selbstliebe aus Erbarmen mit sich und seiner völligen Verächtlichkeit ist Kern des Chriftenthums ohne alle Schaale und Mythologie. Das Gefühl diefer Verächtlichkeit entspringt aus Selbsterkenntniß und diese wieder aus Rachebedürfniß. Hat jemand genug an fich gelitten, sich selbst genug verlett durch Sundhaftigfeit aller Art, so beginnt er gegen sich das Gefühl der Rache zu fühlen. Eindringende Selbstbetrachtung und zuletzt Selbstverachtung sind die natürlichen Kolgen, bei manchen Menschen selbst Astese, das heißt Rache an sich in Thätlichkeit des Widerwillens und des Haffes. Auch darin, daß der Mensch sich mehr Mühe und Haft zumuthet, zeigt sich derselbe Hang zur Rache an sich. Daß bei alledem der Mensch sich noch liebt, erscheint dann wie ein Wunder, und gewöhnlich legt man eine solche geläuterte und unbegreifliche Liebe einem Gotte bei: aber der Mensch selbst ist es, der einer solchen Liebe fähig ift in einer Art von Selbstbegnadigung; denn er kann nicht aufhören, sich zu lieben, da seine Liebe nie Sache des Kopfes sein kann. In diesem Zu= stande wird die Liebe Herr über das Gefühl der Rache, der Mensch vermag wieder zu handeln und weiter zu leben; er hält freilich dieses Handeln und alles irdische Streben nicht fehr hoch, es ist fast zwecklos, aber er kann nicht anders als handeln. Wie der Chrift der ersten Zeit sich durch den Hinblick auf den Untergang der Welt tröstet und dann endlich seiner verächtlichen, zum Handeln treibenden Natur verluftig zu gehen hofft, so

fann jetzt jeder Mensch wissen, daß es mit der Menschheit jedenfalls einmal vorbei sein wird, und damit muß sich der Ausdruck der Ziellosigkeit auf alles menschliche Streben legen. Dazu wird er immer mehr hinter die Grundirrthümer in allen Bestrebungen kommen und sie an's Licht bringen; ihnen allen liegt unreines Denken zu Grunde. Er wird zum Beisviel einsehen, daß alle Eltern ihr Kind ohne Verantwortung erzeugen und ohne Rennt= niß des zu Erzichenden erziehen, so daß sie nothwendig Unrecht thun und sich an einer fremden Sphäre vergreifen. Es gehört dies eben zur Unseligkeit der Existenz, und so wird der Mensch zuletzt bei allem, was er thut, sich voller Ungenüge fühlen, und das Höchste, was er erreichen kann, wird sein: Mitleid mit sich zu haben. Die Liebe und das Mitleid mit sich selber sind für die höchsten Stufen der Erschwerung des Lebens aufgespart, als die stärksten Erleichterungsmittel.

#### 171.

Die Trostmittel des Christenthums sind bald eine Antiquität, ein Ocl, das sich verrochen hat. Dann treten die Trostmittel der antiken Philosophie wieder hervor, in neuem Glanze — und unsere neue Trostmittelgattung kommt hinzu, die historische.

## VI.

# Kunst und Schriftstellerei.

# 1. Kunst, Künstler, Kunstbetrachtung.

Es giebt eine doppelte Üfthetik. Die eine geht von den Wirkungen der Kunst aus und schließt auf entsprechende Ursachen; sie steht mit diesem Verfahren unter dem Zauber der Kunst und ist selber eine Art Dichtung und Rausch, ein Hineinerklingen der Kunst in die Saiten der Wissenschaft. Die andere Üfthetik geht von den vielsach absurden und kindischen Anfängen der Kunst auß: sie vermag die thatsächlichen Wirkungen daraus nicht abzuleiten und wird deshalb versuchen, die Empfindung über die Kunst überhaupt zu ermäßigen und jene Wirkungen auf alle Weise zu verdächtigen, als ob sie erlogen oder krankhaft seien. Woraus klar wird, welche Üsthetik der Kunst nützt, welche nicht, und in wiesern beide keine Wissenschaft sein können.

## 173.

Bei dem Ursprunge der Kunft hat man nicht von äfthetischen Zuständen und dergleichen auszugehen; das sind späte Resultate, ebenso wie der Künftler. Sondern der Mensch wie das Thier sucht die Lust und ist darin

erfindsam. Die Moralität entsteht, wenn er das Nüpliche sucht, das heißt das, was nicht sogleich oder gar nicht Luft gewährt, aber Schmerzlofigfeit verbürgt, namentlich im Interesse mehrerer. Das Schöne und die Runft geht auf das direkte Erzeugen möglichst vicler und mannichfaltiger Luft zurück. Der Mensch hat die thierische Schranke einer Brunftzeit übersprungen; das zeigt ihn auf der Bahn der Lust-Erfindung. Biele Sinnes= freuden hat er von den Thieren her geerbt (der Farbenreiz bei den Pfauen, die Gesangfreude bei den Singvögeln). Der Mensch erfand die Arbeit ohne Mühe, das Spiel, die Bethätigung ohne vernünftigen Zweck. Das Schweifen der Phantasie, das Ersinnen des Unmöglichen, ja des Un= sinnigen macht Freude, weil es Thätigkeit ohne Sinn und Aweck ist. Mit den Armen und Beinen sich bewegen ist ein Embryo des Kunsttriebs. Der Tang ist Bewegung ohne Zweck; Flucht vor der Langeweile ift die Mutter der Künste. Alles Plötliche gefällt, wenn cs nicht schabet, so der Wig, das Glanzende, Starttönende (Licht, Trommellärm). Denn eine Spannung löft sich dadurch, daß es aufregt und doch nicht schadet. Die Emotion an sich wird erstreht, das Weinen, der Schrecken (in der Schauergeschichte), die Spannung; alles, was aufregt, ift angenehm, also die Unlust im Gegensatzur Langeweile als Lust empfunden.

## 174.

Mit dem Zerrbild hebt die Kunst an. Daß etwas bedeutet, erfreut. Daß das Bedeutende verspottet, beslacht wird, erfreut nicht. Das Belachen als erstes Zeichen des höheren seelischen Lebens (wie in der bildenden Kunst).

Die Kunst gehört nicht zur Natur, sondern allein zum Menschen. - In der Natur giebt es feinen Ton, diese ist stumm; feine Farbe. Auch feine Gestalt, denn diese ist das Resultat einer Spiegelung der Oberfläche im Auge, aber an sich giebt es kein Oben und Unten, Jimen und Außen. Könnte man anders sehen. als vermöge der Spiegelung, so würde man nicht von Weftalten reden, sondern vielleicht in's Innere sehen, so daß der Blick ein Ding allmählich durchschnitte. Ratur, von welcher man unfer Subjekt abzieht, ift etwas sehr Gleichgültiges, Uninteressantes, kein geheinmisvoller Urarund, kein enthülltes Welträthsel: wir vermögen ja durch die Wiffenschaft vielfach über die Sinnesauffaffung hinaus zu kommen, zum Beispiel den Ton als eine zitternde Bewegung zu begreifen; je mehr wir die Natur entmenschlichen, um so leerer, bedeutungsloser wird sie für uns. — Die Kunft beruht ganz und gar auf der vermenschlichten Natur, auf der mit Frethümern und Tänschungen umsvonnenen und durchwebten Natur, von feine Kunft absehen kann; sie erfaßt nicht das der Wesen der Dinge, weil sie ganz an das Ange und das Dhr angefnüpft ist. Zum Wesen führt nur der schließende Verstand. Er belehrt uns zum Beispiel, daß die Materie selbst ein uraltes eingesleischtes Vorurtheil ist, daher stammend, daß das Auge Spiegelflächen sieht und das menschliche Taftorgan sehr stumpf ist: wo man nämlich widerstrebende Bunkte fühlt, so construirt man sich un= willfürlich widerstrebende continuirliche Ebenen (welche aber nur in unserer Vorstellung existiren), unter der angewöhnten Illusion des spiegelnden Auges, welches im Grunde eben auch nur ein grobes Taftorgan ift. Ein Ball von elektrischen Strömungen, welche an bestimmten Punkten umkehren, würde sich als etwas Waterielles, als ein festes Ding ansühlen: und das chemische Atom ist ja eine solche Figur, welche von den Endpunkten verschiedener Bewegungen umschrieben svird. Wir sind jetzt gewöhnt, Bewegtes und Bewegung zu scheiden; aber wir stehen damit unter dem Eindrucke uralter Fehlschlüsse; das bewegte Ding ist erdichtet, hincinphantasirt, da unsere Organe nicht sein genug sind, überall die Bewegung wahrzunehmen und uns etwas Beharrendes vorsspiegeln, während es im Grunde kein "Ding", kein Versharrendes giebt.

#### 176.

Naturgenuß. — Bei einer Aritik des Naturgenusses wird viel abzuziehen sein, was gar nicht auf ästhetische Erregung zurückgeht, zum Beispiel bei Besteigung eines hohen Berges die Wirkung der dünnen, seichten Luft, das Bewußtsein der besiegten Schwierigkeit, das Aussenhen, das geographische Interesse, die Absicht, dasselbe schön zu sinden, was andere Leute schön sanden, der vorweggenommene Genuß, davon einmal zu erzählen.

## 177.

"In der Natur ist alles zum Nuten, alles schön." Aber zu allerletzt, von Oben gesehen, beim Menschen auch. Schönheit ist da, nur das Ange sehlt, sie zu sehen. Wenigstens jene Natur-Schönheit, welche zugleich Nützlichkeit ist.

## 178.

Ich freue mich, daß die Natur nicht romantisch ist: die Unwahrheit ist allein menschlich: sich so weit als

möglich von ihr lösen heißt erkennen, den Menschen in die Natur und ihre Wahrheit zurückübersetzen. Was liegt mir da an der Kunst! — Aber fräftige Luft, Schutz vor der Sonne und der Nässe, Abwesenheit der Menschen — das ist meine Natur.

#### 179.

Als Ersatz der Religion kann die Annst nicht gelten: denn für den, welcher vollendet hat, ift sie überflüssig, für den, welcher im Kampse ist, kein Ersatz der Religion, sondern höchstens eine Beihülse der Religion. — Vielsleicht ist ihre Stellung so, wie sie Mainländer nimmt, eine Beihülse der Erkenntniß: sie läßt den Frieden und den großen Ersolg der Erkenntniß von ferne wie blaue Berge sehen. Ersatz der Religion ist nicht die Kunst, sondern die Erkenntniß.

## 180.

In der Welt der Kunstwerke giebt es keinen Fortschritt, über die Jahrtausende weg. Aber in der Moral wohl: weil in der Erkenntniß und Wissenschaft.

## 181.

Das Große zu lieben, auch wenn es uns demüthigt. — Warum sollte der Künftler nicht vor der Wahrheit knieen, der Führer einer geistigen Bewegung sich beschämt vor der Gerechtigkeit niederwerfen und sagen: "ich weiß es, Göttin, meine Sache ist nicht deine Sache, vergieb, aber ich kann nicht anders!"

## 182.

Der hinwegthut, ist ein Künstler: der hinzuthut, ein Verleumder.

Der Dichter nuß ein Ding erst genau sehen und es nachher wieder ungenau sehen: es absichtlich verschleiern. Manche versuchen dies direft; aber da gelingt's nicht (wie bei Schiller). Die Natur muß durch das Gewand durchleuchten.

#### 184.

Der Künftler hat Untreue des Gedächtniffes nöthig, um nicht die Natur abzuschreiben, sondern umzubilden.

#### 185.

Das Pathos gehört in die Kunft. — Wer wird nicht giftig und innerlich aufgebracht, wenn er einen hört, der sein Leben gar zu pathetisch nimmt und von "Golgatha" und "Gethsemane" redet! — Wir vertragen das Pathetische nur in der Kunft; der sebende Mensch soll schlicht und nicht zu saut sein.

## 186.

Was wird aus einer Kunst, die an ihr Ende gesommen ist? Sie selbst stirbt ab — die von ihr gegebene Wirkung kommt anderen Gebieten zu Gute, ebenso die nunmehr, bei ihrem Ende, freiwerdende nicht verwendete Energie. Wo also zum Beispiel?

#### 187.

Sentimentale Stimmungen (über die Vergänglichsfeit aller Freude, oder melodisches Seufzen nach Besfreiung aus dem Gefängniß) immer als Ausdruck depris

mirter Nerventhätigkeit. Der größte Theil der Musikfreude gehört hierher. — Es giebt Culturen der aufsteigenden Nerventhätigkeit und solche der-absteigenden; ebenso Philosophicen, Dichtungen.

#### 188.

Der klassische Geschmack: nichts begünstigen, was die Kraft der Zeit nicht zu reinem und mustergültigem Ausdruck zu bringen vermöchte, also ein Gefühl der der Zeit eigenthümlichen Kraft und Aufgabe.

#### 189.

Dieselbe Summe von Talent und Fleiß, die den Klassifer macht, macht, eine Spanne Zeit zu spät, den Barockfünstler.

## 190.

Die Barvekkunst trägt die Kunst der Höhe mit sich herum und verbreitet sie. Ein Verdienst!

## 191.

Wie es für den Menschen keine absolut menschlichen Gebärden giebt, sondern sie immer der Symbolik einer bestimmten Culturstuse eines Volksthums, eines Standes eignen müssen, so giebt es bei keiner Kunsk eine absolute Form. "Formen sprengen" bedeutet nur eine neue Symbolik zur Herrschaft bringen. Alle Form aber ist Convention.

Künstler könnten die glücklichsten Menschen sein, denn ihnen ist es erlaubt, das Bollkommene zu erzeugen als Ganzes und sogar oft: während die Anderen immer nur an kleinen Theilen eines Ganzen arbeiten. Aber die Künstler verwöhnen sich durch den Anblick des Bollkommenen, Ganzen und fordern es auch sonst. Sie machen höhere Ansprüche, sind neidisch, haben sich nicht gewöhnt sich zu beherrschen, sind dünkelhaft im Urtheil; und mitunter sehlen ihrem Schaffen die genießenden und lobenden Empfänger.

#### 193.

An der Art, wie das Genie bewundert, erkennt man leicht, ob es einem wilden Baume ungebändigter Selbstssucht aufgepfropft ist — in diesem Falle bewundert es an den Größen früherer Zeiten sehr prunkvoll die eigenen Glanzseiten vereinzelt, es dreht nur jene Seiten an's Licht, es wirft einen Schatten auf die anderen — oder aber: ob es einem veredelten Baume als ebenbürtig erwuchs: dann liebt es das, was mehr und anders ist als bei ihm: wie Goethe.

## 194.

So begabte Wesen, wie ich sie mir als Genie's vorstellte, haben nie existirt.

## 195.

Wenn Genie's unangenehme, ja schlechte Eigenschaften haben, so muß man ihren guten Eigenschaften um so dankbarer sein, daß sie in solchem Boden, mit dieser Nachbarschaft, bei solchem Klima, solchem Wurmsfraß doch diese Früchte zeitigten.

Um eine Traube und ein Talent zur Reife zu bringen, dazu gehören ebenso Regen= als Sonnentage.

#### 197.

Der geniale Zuftand eines Menschen ist der, wo er zu einer und derselben Sache zugleich im Zustand der Liebe und der Verspottung sich befindet.

#### 198.

Ein Meister wird seinen Umgang unter Meistern anderer Künste wählen und unter seinen Schülern sein, aber nicht bei den Fachzenossen und überhaupt nicht bei denen, welche nur Fachseute sind, und feine Meister.

#### 199.

Getränke und Luxus sind für die Gedanken-Armen, welche Empfindungen haben wollen. Deshalb entarten die Künstler so leicht.

## 200.

Daß Künstler kein Gefühl für geistiges Eigenthum haben, verriethen sie ehedem in der Kunst selber: jest am meisten, wenn sie sich als Denker und Schriftsteller vorführen.

#### 201.

Der Thätige will sich durch die Kunst zerstreuen, der Künstler verlangt höchste Sammlung. Folglich müssen sie mit einander unzufrieden sein und sich in einander verbeißen. Die Kunst ist eben gar nicht für diese

Thätigen da, sondern für jene, welche einen Überschuß von Muße haben und also ihren höchsten Ernst auße nahmsweise dem Künstler schenken können: für die Existenz dieser Klasse der müßigen Olympier haben jene Thätigen (seien sie Arbeiter oder Banquiers oder Beamte) mit ihrer Überarbeit zu sorgen. Ist die Existenz dieser Klasse ein Übel, so ist auch die Kunst ein Übel.

#### 202.

Wenn ein griechischer Künftler sich seine Zuhörer ober Zuschauer vor die Seele stellte, so dachte er nicht an die Frauen (weder an die Mädchen, wie deutsche Roman= schriftsteller, noch an die jungen Frauen, wie alle französischen Romanschriftsteller, noch an die alten, wie die ena= lischen Romanschriftsteller), auch dachte er nicht an das "Bolt", an die große Masse, welche arbeitend und schwigend die Strafen und Werkstätten seiner Baterstadt füllte: ich meine die Sklaven; er vergaß ganz die Bauern ringsumher, sowie die Fremden und zeitweilig Angefiedelten seines Heinwesens: sondern allein jene Hundert oder Tausend von regierenden Männern standen vor ihm, die eigentliche Bürgerschaft seines Ortes, also eine sehr kleine Minderheit der Einwohnerschaft, ausgezeichnet durch eine gleiche Erziehung und ähnliche Ansprüche in allen Dingen. Der Blick auf eine so feste und gleichartige Größe gab allen seinen Schriften eine sichere Culturversvettive: etwas, das heutzutage zum Beisviel allen fehlt. die an den Zeitungen arbeiten.

## 203.

Wie fommt es, daß der Verliebte die Wirkung der Tragödie und jeder Kunst stärker empfindet, während doch völliges Schweigen des Willens als der eigentliche contemplative Zustand bezeichnet wird? Es scheint viels mehr, daß der Wille gleichsam erst aufgepflügt werden muß, um den Samen der Kunst in sich aufzunehmen.

#### 204.

Will man über Kunst Erfahrungen machen, so mache man einige Kunstwerke, es giebt keinen anderen Weg zum ästhetischen Urtheil. Die meisten Künstler selbst sind dadurch allein nütslich, daß sie das Bewußtsein der großen Meister gewinnen, sesthalten und übertragen: also gleichsam als wärmeleitende Medien. Einige Novellen, einen Roman, eine Tragödie — das kann man machen, ohne mit seinen Hauptbeschäftigungen Schiffbruch zu leiden; auch soll man solcherlei keineswegs drucken. Überhaupt soll man lernen mannichsach produktiv zu sein; es ist das Hauptkunststück, um in vielen Dingen weise zu werden.

## 205.

Die gute Recension eines wissenschaftlichen Buches besteht darin, daß das aufgestellte Problem desselben besselfer gelöst wird: dem entsprechend wäre es, wenn die Kritik eines Kunstwerks darin bestünde, daß jemand das darzustellende Motiv des Kunstwerks besser darstellte, zum Beispiel ein Musiker durch die That zeigte, daß ein Anderer mit seinem Thema nicht genug zu machen gewußt habe, insgleichen ein Bildhauer, ein Romanschreiber. Alle gute Kritik heißt Bessermachen; deshalb ist Besser machen=können unerläßliche Bedingung für den Kritiker. — Nun sehe man aber die gewöhnlichen Kritiker der Kunst und Philosophie an! Sie sagen: "es gefällt

uns nicht"; aber wodurch wollen sie beweisen, daß ihr Geschmack entwickelter ist, hüher steht, wenn nicht durch die That?

#### 206.

Man nuß den Nath haben in der Kunft zu lieben, was uns wirklich zusagt, und es sich eingestehen, selbst wenn es ein schlechter Geschmack ist. So kann man porwärts kommen.

#### 207.

Es ist viel Charafter nöthig, die Sache des guten Geschmacks und der Vernunft aufrecht zu erhalten, wenn die großen Talente sich alle auf die entgegengesetzte Seite stellen.

## 2. Musik; Wagner.

#### 208.

Wusik hat als gesammte Kunft gar keinen Charafter, sie kann heilig und gemein sein, und beides ist sie erst, wenn sie durch und durch symbolisch geworden ist. Sene sublimirten Verherrlichungen der Musik übershaupt, wie sie zum Veispiel bei Vettina zu finden sind, sind Veschreibungen von Wirkungen gewisser Musik auf ganz bestimmte Individuen, welche alle jene sublimirten Zustände in sich haben und durch sie nun auch der Musik sich nähern.

#### 209.

Es ift erbärmlich wenig, wenn eine Musik "Stimsmung" hat. Ein Instrument soll Stimmung haben: dann aber etwas Schönes verlauten lassen: ebenso ein Mensch und eine Schrift.

Melodieen, die nicht fröhlich zu Ende laufen, sondern wie wasserschene Hunde mit eingeklemmtem Schwanze plöglich stehen bleiben —

## 211.

Wir stehen der Musik zu nahe, wir deuten nur hin; spätere Zeiten werden unsere Schriften über Musik gar nicht verstehen.

#### 212.

Weshalb sind alle Musiker schlechte Schriftsteller, ohne Gehör für den Rhythmus, ohne Strenge der Gesdankenfügung? Die Musik erschlafft das Denken und überseinert das Ohr. Das unbestimmte Symbolisiren; — sich daran genügen lassen.

#### 213.

Der denkende Geift bei Musikern ist gewöhnlich frisch, sie sind öfter geistreich als die Gelehrten; denn sie haben in der Ausübung ihrer Aunst das Mittel, dem reslektirenden Denken beinahe völlige Ruhe, eine Art Schlasleben zu verschaffen; deshalb erhebt sich dies so lustig und morgenfrisch, wenn der Musiker aushört, Musik zu machen. — Man täuscht sich mitunter darüber, weil vielsach die Bildung des Musikers zu gering ist und er nicht genug Stoff hat, an dem er Geist zeigen könnte. — Ebenso steht es mit dem denkenden Geist der Frauen.

## 214.

Beethoven: — Jener edle, suße Traum, welcher aus dem Herzen in den Geist dringt und ihn in roth-

umflossenen Dämmerungen nach den Weiten spähen heißt: Hunger einer einsamen Seele.

#### 215.

Es giebt Stellen im Nebensatze des Allegretto der Abur-Symphonic, bei denen das Leben so angenehm hinschleicht wie die Minuten an einer Rosenhecke an Sommerabenden.

#### 216.

Bei der deutschen Minsik werden moralische Faktoren zu hoch angerechnet.

#### 217.

Den höchsten Formensinn, auf der einfachsten Grundsorm das Complicirteste folgerichtig entwickeln — finde ich bei Chopin.

## 218.

Mendelssohn, an dem sie die Araft des elementaren Erschütterns (beiläufig gesagt: das Talent des Juden des alten Testaments) vermissen, ohne an dem, was er hat, Freiheit im Gesetz und edle Affekte unter der Schranke der Schönheit, einen Ersatz zu finden.

## 219.

Liszt, der Repräsentant aller Musiker, kein Musiker: der Fürst, nicht der Staatsmann. Hundert Musiker-Seelen zusammen, aber nicht genug eigene Person, um eigenen Schatten zu haben.

## 220.

Beethoven hat es besser gemacht als Schiller, Bach besser als Klopstock, Wozart besser als Wicland, Wagner besser als Kleist.

Man wird es Wagner nie vergessen dürfen, daß er in der zweiten Hälfte des neunzehnten Jahrhunderts in seiner Weise — die freilich nicht gerade die Weise guter und einsichtiger Menschen ist — die Kunst als eine wichtige und großartige Sache in's Gedächtniß brachte.

#### 222.

Es ift schwer, im Einzelnen Wagner angreifen und nicht Recht zu behalten; seine Aunstart, Leben, Charakter, seine Meinungen, seine Neigungen und Abneigungen, alles hat wunde Stellen. Aber als Ganzes ist die Erscheinung jedem Angriff gewachsen.

#### 223.

Wegen Wagner bekommt man leicht zu sehr Recht.

## 224.

Die Liebe für Wagner's Kunft in Bausch und Bogen ist genau so ungerecht als die Abneigung in Bausch und Bogen.

## 225.

Über Wagner, über Schopenhauer kann man undefangen reden, auch bei ihren Lebzeiten. — Ihre Größe wird, was man auch gezwungen ist, in die andere Wagsichale zu legen, immer siegreich bleiben. Um so mehr ist gegen ihre Gefährlichkeit in der Wirkung zu warnen.

#### 226.

Wir müssen der salschen Nachahmung Wagner's widerstreben. Wenn er, um den Parcival schaffen zu können, genöthigt ist, aus der religiösen Quelle her neue Kräfte zu pumpen, so ist dies kein Borbild, sondern eine Gesahr.

Wagner's Natur macht zum Dichter, man erfindet eine noch höhere Natur. Gine seiner herrlichsten Birkungen, welche gegen ihn zuletzt sich wendet. So muß jeder Mensch sich über sich erheben, die Gins sicht über sein Können sich erheben: der Mensch wird zu einer Stufenfolge von Alpenthälern, immer höher hinauf.

## 228.

Aller Genuß besteht darin, wie sein das Urtheilss vermögen ist. Icde Kritif eines Meisters eröffnet uns den Zugang zu anderen Meistern. Tausend Quellen in der Wüste!

## 229.

Wagner's Kunft nicht mehr nöthig haben ober noch nöthig haben.

Ungeheure Antriebe sind in ihr: sie treibt über sich hinaus.

## 230.

Weder so heftig am Leben leiden, noch so matt und emotionsbedürftig sein, daß ums Wagner's Kunst nothewendig als Medizin wäre. — Dies ist der Hauptgrund der Gegnerschaft, nicht unsautere Motive: man kann etwas, wozu uns kein Bedürfniß treibt, was wir nicht brauchen, nicht so hoch schätzen.

## 231.

Eine Kunft, welche die Harmonie des Daseins versleugnet und sie hinter die Welt verlegt. Alle diese Hinterveltler und Metaphysifer.

Es ist wirklich die Kunst der Gegenwart: ein ästhetischeres Zeitalter würde sie ablehnen. Feinere Mensichen lehnen sie auch jetzt ab. Vergröberung alles Asthetischen. — Gegen Goethe's Ideal gehalten, tief zurückstehend. Der moralische Contrast dieser hingebenden, glühendstreuen Naturen Wagner's wirkt als Stachel, als Neizmittel: selbst diese Empfindung ist zur Wirkung benutzt.

#### 233.

Bei Wagner's Verwerfung der Formen fällt einem Eckermann ein: "es ist keine Kunst geistreich zu sein, wenn man vor nichts Respekt hat."

#### 234.

Alles Ausgezeichnete hat mittlere Natur. Richard Wagner ist Musik für eine überreise Musikperiode.

## 235.

Eifersucht gegen alle Perioden des Maaßes: er verdächtigt die Schönheit, die Grazie, er spricht dem "Deutschen" nur seine Tugenden zu und versteht auch alle seine Mängel darunter.

## 236.

Bei Wagner ehrgeizigste Combination aller Mittel zur stärksten Wirkung: während die älteren Musiker still die einzelnen Arten fortbildeten.

## 237.

Barocfftil — es muß gesagt werden.

Der Lugus der Mittel, der Farben, der Ansprüche des Symbolischen. Das Erhabene als das Unbegreifsliche, Unausschöpfliche in Bezug auf Größe. Appell an alles andere Große —

#### 239.

Immer auf den extremsten Ausdruck bedacht — bei jedem Wort; aber das Superlativische schwächt ab.

#### 240.

Wer auf Kunst der Inspiration rechnet, muß aus verwandten Gebieten viel zu Hüsse nehmen, um seine Kunst durchzusetzen, ewig ergreisen, erschüttern, der Besimmung und des Urtheils berauben, an die tiefsten Nöthe und Ersahrungen erinnern.

## 241.

Was sich alles als Kraft, Inspiration, Gefühls-Überfluß geben möchte — Kunstmittel der Schwäche (der Überreizten, Künstlichen), um zu täuschen.

## 242.

Die Wirkungen der Wagnerischen Ahetorik sind so heftig, daß unser Verstand hinterdrein Rache übt, — es ist wie beim Taschenspieler. Man kritisirt Wagner's Mittel der Wirkung strenger.

#### 243.

Das Wogende, Wallende, Schwankende im Ganzen der Wagnerischen Musik.

Unklarheit der letzten Ziele, unantike Verschwommenheit.

## 245.

Wagner's Kunst auf Kurzsichtige berechnet, — allzugroße Nähe nöthig (Miniatur), zugleich aber fernsichtig. Aber kein normales Auge.

## 246.

Seiner Musik sehlt, was seinen Schriften fehlt: — Dialektik. Dagegen Kunst der Amplifikation sehr groß.

#### 247.

Wagner kann mit seiner Musik nicht erzählen, nicht beweisen, sondern überfallen, unnwersen, quälen, spannen, entsetzen; — was seiner Ausbildung sehlt, hat er in sein Prinzip genommen. Die Stimmung ersetzt die Composition: er geht zu direkt zu Wege.

## 248.

Seine Seele singt nicht, sie spricht, aber so wie die höchste Leidenschaft spricht. Natürlich ist bei ihm der Ton, Rhythmus, Gebärdenfall der Rede; die Musik ist dagegen nie ganz natürlich, eine Art erlernter Sprache mit mäßigem Vorrath von Worten und einer anderen Syntax.

## 249.

Ich vergleiche mit Wagner's Musik, die als Rede wirken will, die Relief-Sculptur, die als Malerei wirken will. Die höchsten Stilgesetze sind verletzt, das Edelste kann nicht mehr erreicht werden.

Wagner fämpft gegen die "Frivolität" in sich, zu der ihm, dem Unvornehmen (gegen Goethe), die Freude an der Welt wurde.

# 251.

Was ist Frivolität? Ich verstehe sie nicht. Und doch ist Wagner im Widerspruch zu ihr erwachsen.

## 252.

Wagner hat nicht die Araft, den Menschen im Umsgange frei und groß zu machen: er ift nicht sicher, sons dern argwöhnisch und anmaaßend. Seine Aunst wirkt so auf Künstler; sie ist neidisch gegen Rivalen.

# 253.

Es giebt etwas, das im höchsten Grade das Mißtrauen gegen Wagner wachruft: das ist Wagner's Mißtrauen.

## 254.

Wagner hat kein rechtes Vertrauen zur Musik: er zieht verwandte Empfindungen heran, um ihr den Chasrakter des Großen zu geben. Er stimmt sich selber an anderem, er läßt seinen Zuhörern erst berauschende Getränke geben, um sie glauben zu machen, die Musik habe sie berauscht.

# 255.

Wagner ahmt sich vielsach selber nach — Manier. Deshalb ist er auch am schnellsten unter Musikern nachsgeahnt worden. Es ist leicht.

Seine Fehler als Tugenden auszudeuten versteht niemand besser als Wagner. Gine tiese Verschlagenheit seines Künstler-Sinnes zeigt sich hier. Alle Künstler haben etwas davon, die Frauen auch.

## 257

Nach einem Thema ist Wagner immer in Verlegensheit, wie weiter. Deshalb lange Vorbereitung — Spansnung. Eigene Verschlagenheit, seine Schwächen als Tugenden umzudeuten, so das Improvisatorische.

## 258.

Auch in der Musik giebt es eine Logik und eine Rhetorik als Stilgegensätze.

Wagner wird Rhetor, wenn er ein Thema behandelt.

# 259.

Alle "Ideen" Wagner's werden sofort zur Manier, er wird durch sie tyrannissirt. Wie sich nur ein solscher Mann so tyrannissiren lassen kann! Zum Beispiel durch seinen Judenhaß. Er macht seine Themata wie seine "Ideen" todt durch eine wüthende Lust an der Wiederholung. Das Problem der übergroßen Breite und Länge — er plagt uns durch sein Entzücken.

# 260.

Armuth an Melodie und in der Melodie bei Wagner. Die Melodie ift ein Ganzes mit vielen schönen Proporstionen. Spiegelbild der geordneten Seele. Er strebt darnach: hat er eine Melodie, so erdrückt er sie fast in seiner Umarmung.

Stil-Tradition: hier will er monumentalifiren, wo es am wenigsten erlaubt ist: im Tempo! —

## 262.

Wagner erinnert an die Lava, die ihren eigenen Lauf durch Erstarrung hindert und plötzlich sich durch Blöcke gehemmt fühlt, die sie selbst bildet. Kein Allegro con fuoco bei ihm.

# 263.

Furchtbare Wildheit, das Zerknirschte, Vernichtete, der Frendenschrei, die Plöglichkeit, kurz die Eigenschafsten, welche den Semiten innewohnen! — Ich glaube, semitische Rassen kommen der Wagnerischen Kunft verständnißvoller entgegen als die arische.

# 264.

Das Undeutsche an Wagner: es sehlt die deutsche Anmuth und Grazie eines Beethoven, Mozart, Weber, das flüssige, heitere Feuer (Allogro con brio) Beethoven's, Weber's, der ausgelassene Humor ohne Verzerrung. Mangel au Bescheidenheit, die lärmende Glocke. Hang zum Luxus. Nein guter Beamter wie Bach. Gegen Nebenbuhler nicht Gvethisch ruhig.

# 265.

Unmuth und Innigkeit gesellt sind auch deutsch.

# 266.

Die große Oper aus französischen und italiänischen Anfängen. Spontini, als er die Bestalin schuf, hatte

wohl noch keine Note eigentlich beutscher Musik gehört. Tannhäuser und Lohengrin — für sie hat es noch keinen Beethoven, allerdings einen Weber gegeben. Bellini, Spontini, Auber gaben den dramatischen Effekt; von Berlioz lernte er die Orchestersprache; von Weber das romantische Colorit. —

## 267.

Die Kunst der Orchester-Farben, mit seinstem Ohre den Franzosen, Berlioz, abgehört (frühzeitig).

## 268.

Wie Meister Erwin von Steinbach von seinen französischen Mustern und Meistern abhängig ist, frei und sie überragend, so Wagner von den Franzosen und Italiänern.

# 269.

Den Gang der inneren Entwickelung Wagner's zu finden, sehr schwer. Auf seine eigene Beschreibung innerer Erlebnisse ist nichts zu geben. Er schreibt Parteisschriften für Anhänger.

# 270.

Wagner, der in seinen Prosaschriften mehr bewundert als verstanden werden will.

# 271.

Wagner hat in seinen Schriften nicht Größe, Ruhe, sondern Anmaaßung. Warum? —

# 272.

Ein Dramatiker spielt, wenn er von sich redet, eine Rolle; es ist unvermeidlich. Wagner, der von Bach und Beethoven redet, redet als der, als welcher er gelten möchte. Aber er überredet nur die Überzeugten, seine Mimik und sein eigentliches Wesen streiten gar zu ingrimmig gegen einander.

## 273.

Wagner's Stil. — Die allzuzeitige Gewöhnung, über die wichtigsten Gegenstände ohne genügende Kenntnisse mitzureden, hat ihn so unbestimmt und unfaßbar gemacht: dazu der Ehrgeiz es den wizigen Fenilletonisten gleich zu thun, — und zuletzt die Annaaßung, die sich gern mit Nachlässigsteit paart: "siehe, alles war sehr gut."

## 274.

Wagner hat den Sinn der Laien, die eine Erklärung aus einer Ursache für besser halten. So die Juden: eine Schuld, so ein Erlöser. So vereinsacht er das Deutsche, die Cultur. Falsch, aber fräftig.

# 275.

Die Etymologien bei Wagner sind ächt künstlerisch, obschon unwissenschaftlich: das ist das rechte Verhältniß zur Natur.

# 276.

Das physiologische Gesetz in der Entwickelung der Leidenschaft (Handlung, Rede, Gebärde) und der musikalischen Symphonie decken sich nicht: die Wagnerische Behauptung kann als widerlegt gelten, durch seine Kunst. — Alles Große ist da, wo die Musik dominirt, oder dort, wo die Dramatik dominirt — also nicht im Paralles lismus.

Richard Wagner sucht Musik zu den Empfindungen, welche er beim Anblick dramatischer Seenen hat. Nach dieser Musik zu schließen, ist er der ideale Zuschauer des Dramas.

# 278.

Es entschlüpfen ihm kurze Stellen guter Musik: fast immer im Widerspruch zum Drama.

# 279.

Man höre den zweiten Aft der Götterdämmerung ohne Drama: es ist verworrene Musik, wild wie ein schlechter Traum und so entsetzlich deutlich, als ob sie vor Tauben noch deutlich reden wollte. Dies Reden, ohne etwas zu fagen, ist beängstigend. Das Drama ist die reine Erlösung. - Ist das ein Lob, daß diese Musik allein unerträglich ist (von einzelnen abfichtlich isolirten Stellen abgesehen), als Banges? — Genug, diese Musik ist ohne Drama eine fortwährende Berleugnung aller höchsten Stilgesetze der älteren Musik: wer sich völlig an sie gewöhnt, verliert das Gefühl für diese Gesetze. Hat aber das Drama durch diesen Zusatz gewonnen? Es ift eine symbolische Interpretation hinzugetreten, eine Art philologischen Commentars, welcher Die immer freie Phantafie bes Berftehens mit Bann beleat — inramisch! Musik ist die Sprache des Erflärers, der aber fortwährend redet und uns feine Zeit läßt: überdics in einer schweren Sprache, die wieder eine Erklärung fordert. Wer einzeln sich erft die Dichtung (Sprache!) eingelernt hat, dann sie mit dem Auge in Aftion verwandelt hat, dann die Musik-Symbolik

herausgesucht und verstanden hat und gang sich hineinlebt, ja in alles Dreies sich verliebt hat — der hat dann einen ungemeinen Genuß. Aber wie auspruchsvoll! (Aber es ist ummöglich, außer für furze Augenblicke -weil zu angreifend, diese zehnfache Gesammtaufmerksam= feit von Auge, Ohr, Verstand, Gefühl, höchste Thätigkeit des Aufnehmens, ohne jede produktive Gegenwirkung!) — Dies thun die Wenigsten: woher doch die Wirkung auf so viele? Weil man intermittirt mit der Aufmerksam= feit, ganze Strecken stumpf ist, weil man bald auf die Musik, bald auf das Drama, bald auf die Scene allein Acht giebt — also bas Werk zerlegt. — Damit ist aber über die Gattung der Stab gebrochen: nicht das Drama, sondern ein Augenblick ist das Resultat, oder eine will= fürliche Auswahl. Der Schöpfer einer neuen Gattung hat Acht hier zu geben! Nicht die Künste immer nebeneinander. - sondern die Mäßigung der Alten, welche der menschlichen Natur gemäß ist.

## 280.

Die Heftigkeit der erregten Empfindung und die Länge der Zeitdauer stehen im Widerspruch. Dies ist ein Punkt, worin der Autor selber keine entscheidende Stimme hat: er hat sich langsam an sein Werk gewöhnt und es in langer Zeit geschaffen: er kann sich gar nicht unbefangen auf den Standpunkt des Aufnehmenden verssetzen. Schiller machte denselben Fehler.

# 281.

Seine Werke erscheinen wie gehäufte Maffen großer Einfälle; man wünscht einen größeren Künftler hers bei, fie zu behandeln.

Gemälde, wo der Färber sagen will, was der Zeichner nicht sagen kann.

## 283.

Wagner, dessen Ehrgeiz noch größer ist als seine Begabung, hat in zahllosen Fällen gewagt, was über seine Kraft geht. Aber es erweckt fast Schauer, jemanden so unablässig gegen das Unbesiegbare — das Fatum in ihm selber — anstürmen zu sehen.

## 284.

Der dramatische Musiker muß nicht nur Ohren, sondern auch Augen in den Ohren haben.

# 285.

Tannhäuser und Lohengrin keine gute Musik. Das Ergreisende, Rührende wird eben durchaus nicht von der reinsten und höchsten Kunst am sichersten erreicht. Vergröberung.

# 286.

Wagner's Nibelungen-Ring sind strengste Lese bramen, auf die innere Phantasie rechnend. Hohes Kunstzgenre, auch bei den Griechen.

## 287.

Unwandlungen der Schönheit: Rheintöchterscene, gebrochene Lichter, Farbenüberschwang wie bei der Herbstsonne, Buntheit der Natur. Glühendes Roth, Purpur, melancholisches Gelb und Grün fließen durcheinander.

Wotan: wüthender Efel — mag die Welt zu Grunde gehen! Brünnhilde liebt — mag die Welt zu Grunde gehen! Siegfried liebt — was schiert ihn das Mittel des Betruges! Ebenso Wotan. Wie ist mir das alles zuwider!

#### 289.

Diese wilden Thiere mit Anwandlungen eines sublimirten Zart- und Tiessinns haben nichts mit uns zu thun. Dagegen zum Beispiel Philostet.

#### 290.

Völlige Abwesenheit der Moral bei Wagner's Helden. Er hat jenen wundervollen Einfall, der einzig in der Kunst ist: der Vorwurf des Sünders an den Schuldlosen gerichtet. "D König"! Tristan an Marke.

## 291.

Wie auf unseren Theatern Helben mit Lindwürmern fämpfen und wir an ihr Helbenthum glauben sollen, trothem wir sehen — also sehen und doch glauben —: so auch bei ganz Bahreuth.

# 292.

Untergang der letten Kunst erleben wir: Bay= reuth überzeugte mich davon. —

# 293.

Das Orchester in Bayreuth zu tief. Schon von der Mitte aus mußte man die musikalische Richtigkeit auf Treu und Glauben hinnehmen.

Einzelne Töne von einer unglaubwürdigen Natürlichkeit wünsche ich nie wieder zu hören: ja sie auch nur vergessen zu können.

## 295.

Am wenigsten stimme ich dem bei, welcher mit Dekorationen, Scenerie, Maschinerie zu Bayreuth unzufrieden war. Viel zu viel Fleiß und Ersindung darauf verwandt, die Phantasie in Fesseln zu schlagen, dei Stoffen, die ihren epischen Ursprung nicht verleugnen. Aber der Naturalismus der Gebärde, des Gesanges, im Vergleich zum Orchester! Was für geschraubte, erkünstelte, verdorbene Töne, was für eine falsche Natur hörte man da!

# 296.

Widerspruch im vorausgesetzten Zuhörer. Höchst künstlerisch als Empfänger und völlig unproduktiv! Die Musik thrannisirt die Empfindung durch allzupeinliche Aussichrung des Symbolischen, die Bühne thrannisirt das Auge. Etwas Sklavenhaft-Unterthäniges und doch ganz Feuer und Flamme zugleich bei dieser Kunst. Deshalb eine Parteizucht sonder Gleichen nöthig. Deshalb Judensthum u. s. w. als Helpeitsche.

## 297.

Wozu sind Wagner's Thorheiten und Ausschweisfungen, und die seiner Partei nut? Oder sind sie nützslich zu machen? Er trägt eine lärmende Glocke durch sie mit herum. Ich wünsche ihn nicht anders.

Bei Wagner blinde Verleugnung des Guten (wie Brahms), bei der Partei sehende Verleugnung (Lipiner, Ree).

## 299.

Milton: "es ist fast einerlei, ob man einen Menschen oder ein gutes Buch tödtet." Gegen die Partei.

#### 300.

"C'est la rage de vouloir penser et sentir au delà de sa force" (Douban). Die Wagnerianer.

## 301.

Bei Ungenügen stellt sich leicht Geist=Vergiftung ein; so bei den Zielen der Bahreuther Blätter.

# 302.

Wagnerianer wollen nichts an fich ändern, leben im Verdruß über Fades, Conventionelles, Brutales. Die Kunft soll zeitweilig magisch sie darüber hinausheben. Willensschwäche.

# 303.

Statt in's Leben überzuströmen, fördert die Wagnerissche Kunft bei den Wagnerianern nur die Tendenzen, (zum Beispiel religiöse, nationale).

# 304.

Was aus unserer Zeit drückt Wagner aus? Das Nebeneinander von Rohheit und zartester Schwäche, Naturtried-Verwilderung und nervöser Über-Empfindsamkeit, Sucht nach Emotion aus Ermüdung und Lust an der Ermüdung. — Dies verstehen die Wagnerianer.

Das creatürliche Leben, das wild genießt, an sich reißt, an seinem Übermaaße satt wird und nach Verswandlung begehrt — gleich bei Schopenhauer und Wagner. Zeit entsprechend bei beiden: keine Lüge und Convention, keine Sitte und Sittlichkeit, mehr that sächlich — ungeheueres Eingeständniß, daß der wildeste Egvismus da ist — Chrlichkeit, Verauschung, nicht Milderung.

# 306.

Wagner gegen die Alugen, die Kalten, die Zufriesdenen — hier seine Größe. Unzeitgemäß. Gegen die Frivolen und Eleganten. — Aber auch gegen die Gesrechten, Mäßigen, an der Welt sich Frenenden (wie Goethe), gegen die Milden, Annuthigen, wissenschaftslichen Menschen — hier seine Kehrseite.

# 307.

Wagner's Kunft für solche, welche sich eines wesentslichen Fehlers in ihrer Lebens-Führung bewußt sind: entweder eine große Natur durch niedrige Thätigkeit eingeklenunt zu haben oder durch Müßiggang versgeudet oder durch Conventions-Chen u. s. w. Weltsflüchtig ist hier Ich-flüchtig.

# 308.

Wagner's Kunft für Gelehrte, die nicht Philosophen zu werden wagen: Mißbehagen über sich, gewöhnlich dumpfe Betäubung; von Zeit zu Zeit im Gegentheile baden.

Anscheinende Kunst für alle (bei Wagner), weil gröbere und seinere Mittel zugleich. Doch sehr an bestimmte musikalisch-ästhetische Erziehung gebunden, namentlich moralische Gleichgültigkeit.

# 310.

Un un fünstlerische Menschen sich wendend, mit allen Hülfsmitteln soll gewirft werden. Nicht auf Runstewirkung, sondern auf Nervenwirkung ganz all gemein ist es abgeschen.

# 311.

Ich habe die Besorgniß, daß Wagner's Wirkungen zuletzt in den Strom einmünden, der jenseits der Berge entspringt und der auch über Berge zu fließen versteht.

# 312.

Schopenhauer verherrlicht im Grunde doch den Willen (das Allmächtige, dem alles dient). Wagner verklärt die Leidenschaft als Neutter alles Großen. Wagner's Wirkung auf die Jugend.

# 313.

Mehrere Wege zur Musik stehen noch offen (ober standen noch offen ohne Wagner's Einfluß). Organische Gebilde als Symphonic mit einem Gegenstück als Drama (oder Mimus ohne Worte?) — und dann absolute Musik, welche die Gesetze des organischen Vildens wiedergewinnt und Wagner nur benutzt als Vorbereitung. Oder Wagner überbieten: dramatische Chormusik — Dithyrambus. Wirkung des Unisono. Musik aus geschlossenen Räumen in's Gebirge und Waldgehege.

Wagner hat den Gang unterbrochen; unheilvoll; nicht wieder die Bahn zu gewinnen.

Mir schwebt eine sich mit dem Drama beckende

Symphonie vor. Bom Liebe aus fich erweiternd.

Aber die Oper, der Effekt, das Undeutsche zog Wagner anderswohin. Alle nur denkbaren Kunstmittel in der höchsten Steigerung.

## 315.

Heilsamste Erscheinung ist Brahms, in dessen Musik mehr deutsches Blut fließt als in der Wagner's - wo= mit ich viel Butes, jedoch keineswegs allein Butes ge= faat haben möchte.

# 3. Dichtkunst, Litteraturgeschichte.

# 316.

In dem vorlitterarischen Zeitalter muß die höhere Intelligenz sich ganz anders dargestellt haben als im litterarischen: der Einzelne, durch keine schriftliche Tradition mit den früheren Weisen verbunden und an die Bedingtheit des Erkennens gemahnt, durfte sich fast für übermenschlich nehmen. Der Weise verliert immer mehr an Bürde.

# 317.

Der rhythmische Sinn zeigt sich zuerst im Großen: Gegenüberstellung von Kola (Herameter und Herameter). Hebräische Rhythmit darauf stehen geblieben. die Beriodik der Brosa. Allmählich wird das Zeitgefühl feiner, am Schlusse zuerst.

Drama steht tiefer als Epos: roheres Publitum, bemofratisch.

## 319.

Dramatiker sind construktive Genie's, nicht auffindende und originale, wie die Spiker.

#### 320.

Der Mensch erstrebt mitunter eine Emotion an sich, und benutzt Menschen nur als Mittel. Am stärksten in der Grausamkeit. Aber auch in der Lust am Tragischen ist etwas davon (Goethe fand diesen Sinn für das Graussame bei Schiller). In der dramatischen Kunst überhaupt will der Mensch Emotion, zum Beispiel des Mitseids, ohne helsen zu müssen. Man denke an Seitkänzer, Gaukler. — Die Leidenschaften gewöhnen den Menschen an sich: deshalb haben sehr leidenschaftliche Bösker, zum Beispiel Griechen und Italiäner, solches Bergnügen an der Kunst der Leidenschaft, der Emotion an sich; ohne diese haben sie Langeweite.

# 321.

Der Frrthum hat die Dichter zu Dichtern gemacht. Der Frrthum hat die Schätzung der Dichter so hoch gesmacht. Der Frrthum ließ dann wieder die Philosophen sich höher erheben.

# 322.

Der Dichter läßt seinen Geist für sein Herz gelten, der Denker trägt unvermerkt sein Herz in seinen Geist; ersterer als Schauspieler.

Wenn der Mensch sich gewöhnt, sich streng an die Wahrheit zu halten und vor allem Metaphysischen, Unsaufgehellten sich zu hüten, so wäre vielleicht einmal der Genuß von Dichtungen mit dem Gesühl, etwas Verbotenes zu thun, verbunden: es wäre eine süße Lust, aber nicht ohne Gewissensbisse hinterdrein und dabei.

## 324.

Wer schärfer denkt, mag die Vilder der Dichter nicht: es wird zuviel des Ungleichartigen zugleich mit in's Gedächtniß gebracht; wie einer, der scharf hört, die Obertöne eines Tons als mistönenden Akkord hört.

## 325.

Alle kleinen Dichter glauben, der gesunde Menschenverstand sei wohlseil, und sie hätten ihn, sobald sie ihn nur haben wollten. — Und sie ahnen nicht, daß sie ebendeshalb kleine Dichter bleiben müssen, weil sie ihn nie haben werden.

# 326.

Die Dichtkunst ist älter bei den Griechen als die andern Künste: sie also muß das Bolt an den Sinn für Maaß gewöhnt haben; ihnen nußten dann die andern Künstler folgen. Aber was mäßigte die Dichter?

# 327.

Die Griechen waren fertig, als ein Homer ihnen Kunstwerfe zeigte. Er konnte auf das Verstehen langer

überschaulicher Compositionen rechnen; da muß ein Volk weit sein! Man denke an die Germanen mit ihren Augenblicks-Effekten der Edda!

Was Homer konnte, componiren, sieht man an dem Wetteifer Hesiod's, der auch componirt.

## 328.

In welchem Gedichte wird soviel geweint wie in der Odysse? — Und höchst wahrscheinlich wirkte das Gedicht auch ebenso auf die zuhörenden Griechen der älteren Zeit: jeder genoß dabei unter Thränen die Erimerung an alles Ersittene und Verlorene. Ieder ältere Mann hatte eine Anzahl Erlednisse mit Odyssens gemein, er fühlte dem Dulder alles nach. — Mich rührt oft das gar nicht Rührende, sondern das Einfache, Schlichte, Tüchtige bei Homer und ebenso in Hermann und Dorosthea zu Thränen, zum Beispiel Telemachos im ersten Gesang.

# 329.

Griechischer Dithyrambus ist Barockstil der Dichtkunft.

# 330.

Der platonische Sofrates ist im eigentlichen Sinne eine Carrifatur; denn er ist überladen mit Eigenschaften, die nie an einer Person zusammensein können. Plato ist nicht Dramatiker genug, um das Vild des Sofrates auch nur in einem Dialoge sestzuhalten. Es ist also sogar eine fließende Carrifatur. Dagegen geben die Mesmorabilien des Xenophon ein wirklich treues Vild, das gerade so geistreich ist, als der Gegenstand des Vildes war, man nuß dieses Vuch aber zu lesen verstehen.

Die Philologen meinen im Grunde, daß Sokrates ihnen nichts zu fagen habe, und langweilen sich deshalb das bei. Andere Menschen fühlen, daß dieses Buch zugleich sticht und beglückt.

# 331.

Epikur's Stellung zum Stil ift typisch für viele Berhältnisse. Er glaubte zur Natur zurückzusehren, weil er schrieb, wie es ihm einsiel. In Wahrheit war so viel Sorge um den Ausdruck in ihm vererbt und an ihm großegezogen, daß er nur sich gehen ließ und doch nicht völlig frei und ungebunden war. Die "Natur", die er erreichte, war der durch Gewohnheit anerzogene Instinkt für den Stil. Man nennt das naturalisiren, man spannt den Bogen etwas schlaffer, zum Beispiel Wagner im Verhalten zur Musik, zur Gesangskunst. Die Stoiker und Rousscau sind im gleichen Sinne Naturalisten: Mythoelogie der Natur!

# 332.

Die Dichter, gemäß ihrer Natur, welche eben die von Künstlern, das heißt seltsamen Ausnahmemenschen ist, verherrlichen nicht immer das, was von allen Menschen verherrlicht zu werden verdient, sondern ziehen das vor, was gerade ihnen als Künstlern gut erscheint. Ebenso greisen sie selten mit Glück an, wenn sie Satiriker sind. Cervantes hätte die Inquisition bekämpfen können, aber er zog es vor, ihre Opfer, das heißt die Reger und Ibealisten aller Art auch noch lächerlich zu machen. Nach einem Leben voller Unfälle und Misswenden hatte er doch noch Lust zu einem litterarischen Hauptangriff auf eine salsche Geschmacksrichtung der spanischen Leser; er kämpste gegen die Ritterromane. Undermerkt wurde dieser Angriff

unter seinen Händen zur allgemeinsten Fronisirung aller höheren Beftrebungen: er machte ganz Spanien, alle Trövfe eingeschloffen, lachen und sich selber weise dünken: es ift eine Thatsache, daß über kein Buch so gelacht wurde wie über den Don Quirote. Mit einem folchen Erfolge gehört er in die Decadence der spanischen Cultur, er ist ein nationales Unalück. Ich meine, daß die Menschen verachtete und sich nicht ansnahm; oder macht er fich nicht nur luftig, wenn er erzählt, wie man am Hofe des Herzogs mit dem Kranken Vossen trieb? Sollte er wirklich nicht über den Retser auf dem Scheiterhaufen noch gelacht haben? Ja, er erspart seinem Selden nicht einmal jenes fürchterliche Hellwerden über seinen Zustand, am Schlusse des Lebens: wenn es nicht Grausamfeit ist, so ist es Kälte, Hartherzigkeit, welche ihn eine solche lette Scene schaffen hieß, Berachtung gegen die Leser, welche, wie er wußte, auch durch diesen Schluß nicht in ihrem Gelächter gestört wurden.

# 333.

Ein gutes Buch sollte, als Ganzes, einer Leiter der Empfindungen gleichen, es müßte nur von einer Seite her einen Zugang haben, der Leser müßte sich verwirrt fühlen, wenn er es auf eigne Faust versuchte, darin sich seinen Weg zu machen. Iedes gute Buch würde sich so selber schützen; wer schleppt gerne einen Strick mit aufgereihten Worten hinter sich drein, welche er zunächst nicht versteht? Im Gleichniß gesprochen: als man mir den standhaften Prinzen Calderon's in der Schlegel'schen Übersetung vorlas, gieug mir's so: ich zog meinen Strick eine Zeitlang und ließ ihn endlich mißmuthig fahren, machte einen neuen Versuch und zog wieder einen

Faben voller Worte hinter mir, aber selten kan das erklärende, erlösende Wort: Qual, Verdruß, wie bei einem Vilde, auf dem alle Zeichnung verblaßt ist und eines vieles bedeuten kann.

## 334.

Man verwundert sich immer von Neuem, wie Shake= fpeare im Stande gewesen sei, seine Belben jedesmal so passend, so gedankenreich reden zu lassen, so daß sie Sentenzen äußern, welche an sich bedeutend sind, aber both auch wiederum ihrem Charafter entsprechend lauten? Da vermuthet man wohl, um es zu erklären, daß solche Gespräche ein Mosait von gelegentlich gefundenen Einzelfätzen seien. Dieser Vermuthung möchte ich entgegnen, daß es bei dem Dramatiker eine fortwährende Gewöhnung giebt, jede Bemerkung nur dem Charafter einer bestimmten Berson gemäß, im Berhältniß zu einer Situation zu erfinden: eine Gewohnheit, welche eben eine gang andere als die unsere ist: die Bemerkung ihrer Wahrheit halber zu machen, ganz abgesehen von Person und Situation. Aber auch wir fragen uns mitunter: "was würdest du sagen, wenn du dies erlebteit?" hupothetische Reden ist der Dramatiker gewöhnt, es ift seine Ratur geworden, immer unter solchen Boraus= setzungen seine Gedanken zu erfinden.

# 335.

Der Reiz mancher Schriften, zum Beispiel des Triftram Shandy, beruht unter anderem darauf, daß der augeerbten und anerzogenen Scheu, manche Dinge nicht zu sehen, sich nicht einzugestehen, in ihnen widerstrebt wird, daß also mit einer gewissen "Keuschheit der Seele" ein schelmisches Spiel getrieben wird. Dächte man sich diese Schen nicht mehr angeerbt, so würde jener Reiz verschwinden. Insofern ist der Werth der vorzüglichsten Schriften sehr abhängig von der ziemlich veränderlichen Constitution des inneren Menschen. Die Stärkung des einen, die Schwächung des anderen Gesühls läßt diesen und jenen Schriftsteller ersten Ranges langweilig werden: wie und Zum Beispiel die spanische Chre und Devotion in den Dramatisern, das WittelalterlichsSymbolische bei Dante mitunter unerträglich ist.

#### 336.

Wenn sich einer an das Buchmachen gewöhnt hat, so zieht er seine vielleicht ganz hellen Gedanken so aus= einander, daß sie schwerfällig und dunkel werden. hat fich felbst Rant durch die Gelehrten=Manier des Büchermachens (welches ja sogar im herkömmlichen Urtheil als akademische Verpflichtung gilt) zu jener weitschweifigen Art der Wittheilung bestimmen lassen, welche bei ihm doppelt bedauerlich ist, weil es ihm siener akade= mischen Pflichten wegen) immer an Zeit gefehlt hat: er mußte während des Schreibens sich häufig erst wieder in seine Gedankentreise eindenken. Hätte er sich begnügt, das in fürzester Form, in der Beise Hume's, mitzutheilen, was er vor dem Schreiben (vielleicht auf einem Spaziergange) in sich festgestellt hatte, so wäre der ganze Streit über das richtige Verftandniß Rant's, der jett noch fortlebt, überflüssig gewesen.

# 337.

Fast jeder gute Schriftsteller schreibt nur ein Buch. Alles Andere sind nur Vorreden, Vorversuche, Erklärungen, Nachträge dazu; ja mancher sehr gute Schriftsteller hat sein Buch nie geschrieben: zum Beispiel Lessing, dessen intellektuelle Bedeutsamkeit sich hoch über jede seiner Schriften, jeden seiner dichterischen Versuche erhebt.

## 338.

Was Goethe bei Heinrich von Kleist empfand, war sein Gefühl des Tragischen, von dem er sich abwandte: es war die unheilbare Seite der Natur. Er selbst war conciliant und heilbar. Das Tragische hat mit unheilbaren, die Komödie mit heilbaren Leiden zu thun.

## 339.

Das Ideale bei Schiller, Humboldt: — eine falsche Antife wie die Canova's, etwas zu glasirt, weich, durche aus der harten und häßlichen Wahrheit nicht in's Ansgesicht zu sehen wagend, tugendstolz, vornehmen Tones, affektwoller Gebärde, aber kein Leben, kein ächtes Blut.

# 340.

Die Mängel des Stils geben ihm bisweilen seinen Reiz. — Alexander von Humboldt's Stil. Die Gedanken haben etwas Unsicheres, soweit es sich nicht um Mittheilung von Fakta handelt. Dazu ist alles in die Höhe gehoben und durch ausgewählte, schöne Worte mit Glanz überzogen: die langen Perioden spannen es aus. So erzeugt dieser Stil als Ganzes eine Stimmung, einen Durst, man macht die Augen klein, weil man gar zu gern etwas Deutliches sehen möchte, alles schwimmt in anreizender Verklärung in der Ferne: wie eine jener welligen Luftspiegelungen, welche dem Müden, Durstenden ein Meer, eine Dase, ein Wald zu sein scheinen.

Große Wirkungen falsch abgeleitet. — Große Wirkungen auf große Ursachen zurückzusühren ist ein sehr gewöhnlicher Fehlschluß. Erstens können es kleine Ursachen sein, welche aber eine lange Zeit wirken. Dann kann das Objekt, auf welches gewirkt wird, wie ein versgrößernder Spiegel sein: ein schlechter Dichter kann große Wirkung thun, weil das Publikum gerade ihm homogen ist, zum Beispiel Uhland unter seinen schwäbischen Landsleuten.

## 342.

Durch Jean Paul ist Carlyle zu Grunde gerichtet und zum schlechtesten Schriftsteller England's geworden: und durch Carlyle wieder hat sich Emerson, der reichste Amerikaner, zu jener geschmacklosen Verschwendung versühren lassen, welche Gedanken und Vilder händevoll zum Fenster hinauswirft.

# 343.

In einer Tragödie wird nothwendig die Beredfamseit herrschen, welche in einer Zeit gerade geübt und hochgeschätzt wird. So bei den Griechen, so bei den Franzosen, so auch bei Shakespeare. Bei ihm ist der spanische Einfluß, der am Hose Elisabeth's herrschte, uns verkennbar: die Überfülle der Bilder, ihre Gesuchtheit ist nicht allgemein menschlich, sondern spanisch. In der italiänischen Novelle wie in Le Sage herrscht die vorsnehme Redecultur des Abels und der Renaissance. — Wir haben keine hösische Beredsamkeit und auch keine öffentliche wie die Griechen: deshalb ist es mit der Rede im Drama nichts, es ist Naturalisiren. Goethe im Tasso

geht auf das Vorbild der Renaissance zurück. Schiller hängt von den Franzosen ab. Wagner giebt die Kunst der Rede ganz auf.

344.

Ein Dichter muß feinen so bestimmten Begriff seines Bublifums in der Seele haben, wie der Maler eine bestimmte Entfernung vom Bilde, wenn es richtig beschaut werden soll, und eine bestimmte Schschärfe der Beschauer verlangt. Die neueren Dichtungen werden nur theilweise von uns genossen, jeder pflückt sich, was ihm schmeett; wir stehen nicht in dem nothwendigen Berhältniffe zu diesen Kunftwerken. Die Dichter felber find unsicher und haben bald diesen, bald jenen Zuhörer im Auge; sie glauben selber nicht daran, daß man ihre ganze Intention faßt und suchen durch Ginzelheiten oder durch den Stoff zu gefallen. Wie jett alles, was ein Erzähler gut macht, beim heutigen Publifum verloren geht: welches nur den Stoff der Erzählung will und interessirt, fortgerissen, überwältigt sein möchte: durch das Kaktum, welches die Criminalakten zum Beisviel am besten enthalten, nicht durch die Runft des Erzählens.

# 345.

Unsere Schwarzscherei, unsere Sentimentalität in Tragödie und Lyrik ist Ermüdung des Kopfes, bei Völkern und Einzelnen. Nervenschwäche.

# 346.

Warum erdichtet man nicht ganze Geschichten von Bölkern, von Revolutionen, von politischen Parteien? Weshalb rivalisitet der Dichter des Romans nicht mit dem Historiker? Hier sehe ich eine Zukunft der Dichtkunst.

# 4. Schriftstellerei.

347.

Ich unterscheide große Schriftsteller, nämlich sprachbildende — solche, unter deren Behandlung die Sprache noch lebt oder wiederauslebt — und klassische Schriftsteller. Letztere werden klassisch in Hinsicht auf ihre Nachahmbarkeit und Vorbildlichkeit genannt, während die großen Schriftsteller nicht nachzuahmen sind. Bei den klassischen Schriftstellern ist die Sprache und das Wort todt; das Thier in der Muschel sebt nicht mehr, und so reihen sie Muschel an Muschel. Aber bei Goethe lebt es noch.

# 348.

Das gute Runftwerk der Erzählung wird das Hauptmotiv so entfalten, wie die Pflanze wächst, immer beutlicher sich vorbildend, bis endlich, als nen und doch geahnt, die Blüthe sich erschließt. Die Kunft des Novelliften ist namentlich die. das Thema präludiren zu lassen, es symbolisch nichrere Male vorwegzunehmen, die Stimmung vorzubereiten, in welcher man den Ausbruch des Gewitters anticipirt, benachbarte Tone der Hauptmelodie erklingen zu machen und so auf jede Weise die erfindende Fähigkeit des Lesers zu erregen, als ob er ein Räthsel rathen follte, dieses aber bann so zu lösen, daß es ben Leser doch noch überrascht. — Wie der Knabe spielt, so wird der Mann arbeiten, ein Schulereigniß kann alle hanbelnden Versonen eines politisch großen Vorgangs schon deutlich erkennen lassen. — Vielleicht ist auch eine Philo= sophie so darzustellen, daß man die eigentliche Behauptung erst zuletzt stellt, und zwar mit ungeheurem Nachdruck.

Kein Schriftsteller hat bis jest genug Geist gehabt, um rhetorisch schreiben zu dürfen.

# 350.

Oft ist es Eitelkeit, was die Periode so voll macht; es ist das begleitende Gegacker der Henne, welche nur auf das Si ausmerksam machen will, nämlich auf irgend einen inmitten der vollen Periode steckenden kleinen Gedanken.

## 351.

Ziel: einen Lefer so elastisch zu stimmen, daß er sich auf die Fußspizen stellt.

# 352.

Die Zeit, wo Bücher und Gespräche von Gedanken überladen sind, ift nicht die des Gedanken reichthums. Wenn letzterer da ist, zwingt er zur Ordnung und Schlichtheit im Haushalt. Junge Leute lieben das Übersladene, weil es den Schein bei den Armen (die die Mehrzahl sind) erweckt.

# 353.

Meine Art, Hiftorisches zu berichten, ift eigentlich, eigene Erlebnisse bei Gelegenheit vergangener Zeiten und Menschen zu erzählen. Nichts Zusammenhängendes: einzelnes ist mir aufgegangen, anderes nicht. Unsere Litteraturhistoriker sind langweilig, weil sie sich zwingen, über alles zu reden und zu urtheilen, auch wo sie nichts erlebt haben.

Eine Sentenz ist im Nachtheil, wenn sie für sich steht; im Buche dagegen hat sie in der Umgebung ein Sprungbrett, von welchem man sich zu ihr erhebt. Man muß verstehen, unbedeutendere Gedanken um bedeutende herumzustellen, sie damit einzusassen, also den Edelstein mit einem Stoff von geringerem Werthe. Folgen Sentenzen hinter einander, so nimmt man unwillfürlich die eine als Folie der anderen, schiebt diese zurück, um eine andere hervorzuheben, das heißt, man macht sich ein Surrogat eines Buches.

## 355.

Eine Sentenz ist ein Glied aus einer Gedankenkette; sie verlangt, daß der Leser diese Kette aus eigenen Mitteln wiederherstelle: dies heißt sehr viel verlangen. Sine Sentenz ist eine Anmaaßung. — Oder sie ist eine Borsicht: wie Heraklit wußte. Sine Sentenz muß, um genießbar zu sein, erst aufgerührt und mit anderem Stoff (Beispielen, Ersahrungen, Geschichten) versetzt werden. Das verstehen die Meisten nicht, und deshalb darf man Bedenkliches umbedenklich in Sentenzen aussprechen.

# 356.

Wer in der deutschen Sprache Sentenzen bildet, hat die Schwierigkeit, daß sie gerade am Ende nicht scharf und streng abgeschliffen werden können, sondern daß Hilfszeitwörter hinterdrein stürzen wie Schutt und Bezümpel einem rollenden Steine.

## 357.

Einen Autor, der sich nicht nennt, zu errathen und zu verrathen heißt ihn so behandeln, als ob man mit einem verkleibeten Verbrecher ober mit einer scheimischen Schönen zu thun habe, was oft genug erlaubt sein mag: aber es giebt Fälle, wo man seine Verschwiegenheit mindestens ebenso zu ehren hat, wie die eines incognito reisenden Fürsten.

## 358.

Richtig lesen. — Die Kunst richtig zu lesen ist so selten, daß fast jedermann eine Urkunde, ein Gesetz, einen Bertrag sich erst interpretiren lassen muß; namentslich wird durch die christlichen Prediger viel verdorben, welche fortwährend von der Kanzel herab die Bibel mit der verzweiseltsten Erklärungskunst heimsuchen und weit und breit Respekt vor einer solchen künstlich spitzsindigen Manier, ja sogar Nachahmung derselben erwecken.

## 359.

Man bildet sich ein bei einem Buche, der Grundton sei das Erste, was man aus ihm heraushöre: aber es hört einer gewöhnlich etwas hinein, was er so nennt.

# 5. Kritische persönliche Bemerkungen zu den eigenen Schriften und zu beren Entstehung.

# 360.

Wie einer, der auf immer Abschied nimmt, auch den weniger beachteten Bekannten mit wärmerem Gefühle entgegentritt und die Hand reicht, so fühle ich mich gewissen Arbeiten früherer Jahre gerade jetzt gewogener, wo ich mich von den Ufern, an die ich damals mein Schiff lenkte, unaushaltsam entferne.

Darst ellung der Geburt der Tragödie: schwebende Wolkenguirlanden, weiß bei Nachthimmel, durch welche Sterne hindurchschimmern — undeutlich, allzudeutlich, geisterhaft erhelltes Thal.

#### 362.

Damals glaubte ich, daß die Welt vom äfthetischen Standpunkt aus ein Schauspiel und als solches von ihrem Dichter gemeint sei, daß sie aber als moralisches Phänomen ein Vetrug sei: weshalb ich zu dem Schlusse kan, daß nur als ästhetisches Phänomen die Welt sich rechtsfertigen lasse.

## 363.

Wie wurmstichig und durchlöchert das Menschenleben fei, wie gang und gar auf Betrug und Verftellung aufgebaut, wie alles Erhebende, wie die Illusionen, alle Lust am Leben dem Frrthum verdankt werden — und wie insofern der Ursprung einer solchen Welt nicht in moralischen Wesen, vielleicht aber in einem einem Künstler Schöpfer zu suchen sei - wobei ich meinte, daß einem folchen Wesen durchaus feine Verehrung im Sinne des Chriftenthums (welches den Gott der Güte und Liebe aufstellt) gebühre und sogar die Andeutung nicht scheute, ob dem deutschen Wesen diese Vorstellung, wie sie gewaltsam inokulirt worden ist, auch gewaltsam wieder entrissen werden könnte. Damit meinte ich in Wagner's Runft den Weg zu einem deutschen Beidenthum ent= beckt zu haben, mindestens eine Brücke zu einer spezifisch unchristlichen Welt= und Menschenbetrachtung. Götter sind schlecht und wissend: sie verdienen den

Untergang, der Mensch ist gut und dumm — er hat eine schönere Zukunft und erreicht sie, wenn jene erst in ihre endliche Dämmerung eingegangen sind" — so werde ich damals mein Glaubensbekenntniß formulirt haben, während ich jest —

## 364.

Ich war verliebt in die Kunft mit wahrer Leidensschaft und sahest in allem Seienden nichts als Kunft — im Alter, wo sonst vernünftigermaaßen andere Leidensschaften die Seele aussüllen.

## 365.

Wenn ich auf den Gesammtklang der älteren griechischen Philosophen hinhorchte, so meinte ich Töne zu vernehmen, welche ich von der griechischen Kunst und namentlich von der Tragödie gewohnt war zu hören. In wie weit dies an den Griechen, in wie weit aber auch nur an meinen Ohren (den Ohren eines sehr kunstbedürftigen Menschen) lag, — das kann ich auch jest noch nicht mit Bestimmtheit aussprechen.

# 366.

llnzeitgemäße Betrachtungen. — Ich habe zussammengebunden und gesammelt, was Individuen groß und selbständig macht, und auch die Gesichtspunkte, auf welche hin sie sich verbünden können. Ich sehe, wir sind im Aufsteigen: wir werden der Hort der ganzen Cultur in Kürze sein. Alle anderen Bewegungen sind culturfeindlich (die socialistische ebenso als die des Großstaates, die der Geldmächte, ja die der Wissenschaften).

Ich habe mir hier und da in den Unzeitgemäßen Betrachtungen Ausfallspforten noch gelassen.

## 368.

Spannung der Empfindung beim Entstehen der ersten Unzeitgemäßen Betrachtung. Angst für den Genius und sein Werk und dabei der Anblick der Straußisschen Behäbigkeit. Das Gefälschte aller geistigen Lebensmittel! Die Erschlaffung aller Erkennenden! Die wankende Moralität in Recht und Unrecht, und die unbändige Genußsucht im Gemeinen! Die verlogene Art von Glück!

# 369.

Nach dem Kriege mißfiel mir der Luxus, die Franzosenverachtung, das Nationale. Wie weit zurück gegen Goethe! Etelhafte Sinnlichkeit.

# 370.

Mir schien es nach dem Kriege, daß Macht Pflicht seine Verschuldung in sich enthalte.

# 371.

"Bildungsphilister." Aber es ist wohl gut, den Winden predigen, daß sie uns den Staub nicht in's Gesticht blasen: sie laufen doch, wohin sie mussen.

# 372.

Unsere Jugend empörte sich gegen die Nüchternheit der Zeit. Sie warf sich auf den Cultus des Excesses, der Leidenschaft, der Exstase, der schwärzesten, herbsten Auffassung der Welt.

"Bildungsphilister" und "historische Krankheit" fiengen an mich zu beflügeln.

## 374.

Bei Schopenhauer: zuerst im Großen ihn feste haltend gegen das Einzelne, später im Einzelnen gegen das Ganze.

# 375.

Das größte Pathos erreichte ich, als ich den Schopenhauerschen Menschen entwarf: den zerstörenden Genius, gegen alles Werdende. Als Gegenbedürfniß brauchte ich den aufbauenden metaphyssischen Künftler, der einen schön träumen macht in solchem unheimlichen Tagewerk.

# 376.

Der Schopenhauersche Mensch trieb mich zur Skepsis gegen alles Verchrte, Hochgehaltene, bisher Vertheidigte (auch gegen Griechen, Schopenhauer, Wagner), Genie, Heilige, Pessimismus der Erfenntniß. Bei diesem Unweg kam ich auf die Höhe, mit den frischesten Winden. — Die Schrift über Bahreuth war nur eine Pause, Zurücksinken, ein Ausruhen. Dort gieng mir die Unnöthigkeit von Bahreuth für mich auf.

# 377.

Ich kann Glocken läuten (Schrift über Richard Wagner).

# 378.

Wiederschöpfung des Porträts aus Uhnung, angessichts der Werke: "Richard Wagner in Bahreuth". Wie

das Werk das Bild des Lebenden verzaubert! Es giebt Idealbildungen —

# 379.

Mein Frethum über Wagner ist nicht einmal indivisuell; sehr viele sagten, mein Vild sei das richtige. Es gehört zu den mächtigen Wirkungen solcher Naturen, den Maler zu täuschen. Aber gegen die Gerechtigkeit vergeht man sich ebenso durch Gunst als durch Abgunst.

# 380.

Ich habe dabei das Lous der Idealisten gezogen, welchen der Gegenstand, aus dem sie soviel gemacht haben, dadurch verleidet wird. Ideales Monstrum: der wirkliche Wagner schrumpft zusammen.

## 381.

Mein Gemälde Wagner's gieng über ihn hinaus, ich hatte ein ideales Monftrum geschildert, welches aber vielleicht im Stande ist, Künstler zu entzünden. Der wirkliche Wagner, das wirkliche Bahrenth war nur wie der schlechte allerlette Abzug eines Kupferstichs auf geringem Papier. Mein Bedürfniß, wirkliche Menschen und deren Motive zu sehen, war durch diese beschämende Ersahrung ungemein angereizt.

# 382.

Dies sah ich ein, mit Betrübniß, manches sogar mit plöglichem Erschrecken. Endlich aber fühlte ich, daß ich, gegen mich und meine Borliebe Partei ergreifend, den Zuspruch und Trost der Wahrheit vernehmen würde; ein viel größeres Glück kam dadurch über mich, als das war, welchem ich jetzt freiwillig den Rücken wandte.

Ich habe gesagt: "man könne sehr viel über die Entstehung des Kunstwerks aus Wagner's Schriften lernen." Nämlich die tiefe Ungerechtigkeit, Selbstluft und Übersschäung, die Berachtung der Kritik u. s. w.

## 384.

Schrecken, bis zu welchem Grade ich selbst an Wagner's Stil Vergnügen haben konnte, der so nachlässig ift, daß er eines solchen Künstlers nicht würdig ist.

## 385.

Mein Fehler war der, daß ich nach Bayreuth mit einem Ideal kam: so mußte ich denn die bitterste Entstäuschung erleben. Die Überfülle des Häslichen, Verzerrten, Überwürzten stieß mich heftig zurück.

# 386.

Einsicht in die Ungerechtigkeit des Idealismus, darin, daß ich mich für meine getäuschten Erwartungen an Wagner rächte.

# 387.

Ich rathe jedem, sich vor gleichen Pfaden (Wagner und Schopenhauer) nicht zu fürchten. Das ganz eigentslich unphilosophische Gefühl, die Reue, ist mir ganz fremd geworden.

# 388.

Aber hinterdrein wurde mir der Blick für die taufend Quellen in der Büste geöffnet. Zene Periode sehr nützelich gegen eine vorzeitige Alkklugheit.

Jetzt tagte mir das Alterthum und Goethe's Ginssicht der großen Kunst und jetzt erst konnte ich den schlichten Blick für das wirkliche Menschenleben gewinnen: ich hatte die Gegenmittel dazu, daß kein vergistender Pessinnismus daraus wurde. Schopenhauer wurde "historisch", nicht als Menschenkenner.

# 390.

Das "Lied an die Freude" (22. Mai 1872) eine meiner höchsten Stimmungen. Erst jetzt fühle ich mich in dieser Bahn. "Froh wie seine Sonnen fliegen, wandelt Brüder eure Bahn." — Was für ein gedrücktes und falsches "Fest" war das von 1876. Und jetzt qualmt aus den Bahrenther Blättern alles gegen das Lied an die Freude.

# 391.

Ich sach in Wagner den Gegner der Zeit, auch in dem, wo diese Zeit Größe hat und wo ich selber in mir Kraft fühlte.

Eine Kaltwasserkur schien mir nöthig. Ich knüpfte an die Verdächtigung des Menschen an, an seine Versächtlichkeit, die ich früher benützte, um mich in jenen übermüthigen metaphysischen Traum zu heben. Ich kannte den Menschen gut genug, aber ich hatte ihn falsch gemessen und beurtheilt: der Grund zum Verswersen sehlte.

# 392.

Die Freude über Rec's "psychologische Beobachstungen" eine ber allergrößten. Woher? So empfand ich:

die Motive des Menschen sind nicht viel werth. Wie Sokrates von den weisen Menschen, so ich von den moralischen. Damals machte ich Ausnahmen; um diese recht hoch zu stellen, stellte ich jene so tief (und miße verstand dabei gewiß den Autor).

## 393.

Wie kann man nur solchen Genuß an der Trivialität haben, daß Selbstliebe die Motive aller unserer Handlungen abgiebt! 1) Weil ich lange nichts davon wußte (metaphysische Periode); 2) weil der Satz sehr oft erprobt werden kann und unseren Scharssinn anregt und so uns Freude macht; 3) weil man sich in Gemeinschaft mit allen Ersahrenen und Weisen aller Zeiten fühlt: es ist eine Sprache der Ehrlichen, selbst unter den Schlechten; 4) weil es die Sprache von Männern und nicht von schwärmerischen Jünglingen ist (Schopenhauer sand seine Zugendphilosophie, namentlich das vierte Buch, sich ganz fremd); 5) weil es antreibt, es auf unsere Art mit dem Leben aufzunehmen, und salsche Maaßstäbe abweist; es ermuthigt.

# 394.

Ich hatte die Lust an den Illusionen satt. Selbst in der Natur verdroß es mich, einen Berg als ein Gemüthssactum zu sehen. — Endlich sah ich ein, daß auch unsere Lust an der Wahrheit auf der Lust der Illusion ruht.

# 395.

Ich glaubte mich Wunder wie fern vom Philosophen und gieng in Nebel und Sehnsucht vorwärts. Plöglich —

Ich will ben Menschen die Ruhe wiedergeben, ohne welche keine Cultur werden und bestehen kann. Ebenso die Schlichtheit.

Ruhe, Einfachheit und Größe! Auch im Stil ein Abbild dieses Strebens, als Resultat der concentrirtesten Kraft meiner Natur.

## VII.

# Weib, Liebe, Che.

397.

Wären die Weiber so bestiffen auf die Schönheit der Männer, so würden endlich der Regel nach die Männer schön und eitel sein — wie es jetzt der Regel nach die Weiber sind. Es zeigt die Schwärmerei und vielleicht die höhere Gesimung des Mannes, daß er das Weib schön will. Es zeigt den größeren Verstand und die Nüchternheit der Weiber (vielleicht auch ihren Mangel an ästhetischem Sinne), daß die Weiber auch die Sache, das heißt hier: Schutz und Versorgung, die Männer mehr auf den schönen Schein, auf Verslärung der Existenz, selbst wenn diese dadurch mühseliger werden sollte.

## 398.

Frauen, welche ihre Söhne besonders lieben, sind meistens eitel und eingebildet. Frauen, welche sich nicht viel aus ihren Söhnen machen, haben meistens Recht damit, geben aber zu verstehen, daß von einem solchen Bater kein besseres Kind zu erwarten gewesen sei: so zeigt sich ihre Eitelkeit.

399.

Und was kam ihrer Tugend zu Hülfe? Die Stimme bes Gewissens? — O nein, die Stimme der Nachbarin.

Eine schöne Frau hat doch etwas mit der Wahrheit gemein (was auch die Läfterer sagen mögen!): beide beglücken mehr, wenn sie begehrt, als wenn sie besessen werden.

## 401.

Unterschäßen wir auch die flacheren, lustigen, lachsüchtigen Weiber nicht, sie sind da zu erheitern, es ist viel zu viel Ernst in der Welt. Auch die Täuschungen auf diesem Gebiete haben ihren Honigseim. — Wenn die Frauen tüchtiger, inhaltsreicher werden, so giebt es gar keine sichere Stätte für harmlose Thorheit auf der Welt mehr. Liebeshändel gehören unter die Harmlosigkeiten des Daseins.

## 402.

Die Welt ohne Eros. — Man bedenke, daß vermöge des Eros zwei Menschen an einander gegenseitig Vergnügen haben: wie ganz anders würde diese Welt des Neides, der Angst und der Zwietracht ohne dies aussehen!

## 403.

In einen heftigen Affekt der Liebe geräth man leichter aus einem Zustande der Berliebtheit, welche auf eine andere Person gerichtet ist, als aus dem der völligen Kälte und Freiheit des Gemüthes.

## 404.

Die Illusion des Geschlechtstriebes ist ein Net, das, wenn es zerrissen wird, sich immer von selbst wieder strickt.

Ein sokratisches Mittel. — Sokrates hat Recht: man soll, um vom Eros nicht ganz unterjocht zu werden, sich mit den weniger schönen Weibern einlassen.

#### 406.

Man denkt nie soviel an einen Freund oder eine Geliebte, als wenn die Freundschaft oder Liebschaft im letten Viertel steht.

### 407.

Es sett die Liebe tief unter die Freundschaft, daß sie ausschließlichen Besitz verlangt, während einer mehrere gute Freunde haben kann, und diese Freunde unter sich einander wieder Freund werden.

## 408.

Wenn ich überall eine Erniedrigung der Deutschen finde, so nehme ich als Grund an, daß seit vier Jahrzehnten ein gemeinerer Geist bei den Shestiftungen gewaltet hat, zum Beispiel in den mittleren Klassen die reine Kuppelei um Geld und Rang; die Töchter sollen versorgt werden und die Männer wollen Vermögen oder Gunst erheirathen; dafür sieht man den Kindern auch den gemeinen Ursprung dieser Shen an.

## 409.

Einen Freigeist wird sein Gewissen mehr beißen, wenn er seine Che mit kirchlichen Ceremonien begonnen, als wenn er ein Mädchen verführt hat; obwohl letzteres tadelns- und strafenswerth, ersteres es nicht ist.

Um die Monogamie und ihre große Bucht zu erflären, soll man sich ja vor feierlichen Huvothesen hüten. Zunächst ist an einen moralischen Ursprung gar nicht zu denken; auch die Thiere haben sie vielfach. Uberall, wo das Weibehen seltener ist als das Männchen oder seine Auffindung dem Männchen Mühe gemacht hat, entsteht die Begierde, den Besitz desselben gegen neue Ansprüche anderer Männchen zu vertheidigen. Das Männchen läßt das einmal erworbene Weibchen nicht wieder los, weil es weiß, wie schwer ein neues zu finden ist, wenn es dies verloren hat. Die Monogamie ist nicht freiwillige Beschränkung auf ein Weib, während man unter vielen die Auswahl hat, sondern die Behauptung eines Besitzthums in weiberarmen Berhältniffen. Deshalb ift bie Gifersucht bis zu der gegenwärtigen Stärke angeschwollen und aus dem Thierreich her in überaus langen Zeiträumen auf uns vererbt. In den Menschenstaaten ist das Herfommen der Monogamie vielfach aus verschiedenen Rücksichten der Rützlichkeit sanktionirt worden, vor allem zum Wohle der möglichst fest zu organisirenden Familie. Huch wuchs die Schätzung des Weibes in derfelben, fo daß es von sich aus später das Verhältniß der Mono= gamie allen übrigen vorzog. Wenn thatfächlich das Weib ein Besitzstück nach Art eines Haussklaven war, so stellte sich boch bei dem Zusammenleben zweier Menschen, bei gemeinsamen Freuden und Leiden, und weil das Weib auch manches verweigern konnte, manchem dem Mann als Stellvertreter dienen konnte. eine höhere Stellung des Cheweibes ein. — Jest, wo die Weiber in den civilifirten Staaten thatsächlich in der Mehrheit sind, ist die Monogamie nur noch durch die

allmählich übermächtig gewordene Sanktion des Herskommens geschützt; die natürliche Basis ist gar nicht mehr vorhanden. Ebendeshalb besteht hinter dem Rücken der seierlich behandelten und geheiligten Monogamie thatsächlich eine Art Polygamie.

## 411.

Frauen in Kolonien. — Die Achtung und Artigsteit, welche die Amerikaner den Frauen erweisen, ist vererbt aus jener Zeit, in der diese bedeutend in der Minderheit waren: sie ist eine Eigenthümlichkeit kolonialer Staaten. Manches bei den Griechen erklärt sich hieraus. Ein Ausnahmefall: wo die Kolonisten viele Weiber antreffen, entsteht gewöhnlich ein Sinken der Schähung der Weiber.

#### 412.

Ein Bündniß ist fester, wenn die Verbündeten an einander glauben als von einander wissen: weshalb unter Verliebten das Bündniß fester vor der ehelichen Verbindung als nach derselben ist.

## 413.

Gin schönes Weib in der Che muß sehr viele gute Eigenschaften haben, um darüber hinwegzuhelfen, daß sie schön ist.

## 414.

Nicht der Mangel der Liebe, sondern der Mangel der Freundschaft macht die unglücklichen Ehen.

## 415.

Bu dem Rührendsten in der guten Ghe gehört das gegenseitige Mitwissen um das widerliche Geheimniß,

aus welchem das neue Kind gezeugt und geboren wird. Man empfindet namentlich in der Zeugung die Erniedrigung des Geliebtesten aus Liebe.

#### 416.

Die Eltern sind nicht, wie der metaphysische Philosoph will, die Gelegenheitsursache der Kinder — vielmehr sind die Kinder die Gelegenheitswirkungen der Eltern; diese wollen im Grunde Lust und gelegentlich kommen sie dabei zu Kindern.

#### 417.

Bäter, welche ihr eigenes Ungenügen recht herzlich fühlen und sich nach der Höhe des Intelletts und des Herzens fortwährend hinauf sehnen, haben ein Necht Kinder zu zeugen. Sinnal geben sie diesen Hang, diese Sehnsucht mit, sodann ertheilen sie schon dem Kinde manchen großen Wink über das Wahrhaft-Erstrebens-werthe, und für solche Winke pflegt der Erwachsene seinen Eltern einzig wirklich dankbar zu sein.

## 418.

Der Zweck der Kindererzeugung ist, freiere Menschen, als wir sind, in die Welt zu setzen. Kein Nachdenken ist so wichtig, wie das über die Erblichkeit der Eigensschaften.

#### 419.

Der Ungehorsam und die Unabhängigkeit, namentlich innerliche, der Söhne gegen die Bäter geht gewöhnlich gerade soweit als möglich, das heißt als es der Bater irgendwie noch erträgt; woraus sich ergiebt, daß es viel unangenehmer ist Vater zu sein als Sohn.

Der Mensch ist dazu bestimmt, entweder Vater oder Mutter zu sein, in irgend welchem Sinne.

#### 421.

Vei der Wahl zwischen einer leiblichen und geiftigen Nachkommenschaft hat man zu Gunften letzterer zu erswägen, daß man hier Bater und Mutter in einer Person ist und daß das Kind, wenn es geboren ist, keiner Erziehung mehr, sondern nur der Einführung in die Welt bedarf.

## VIII.

## Cultur und Staat; Erziehung.

## 1. Custur.

422.

Es ift ein herrliches Schauspiel: aus lokalen Interessen, aus Personen, welche an die kleinsten Vaterländer gestnüpft sind, aus Kunstwerken, die für einen Tag, zur Festseier, gemacht werden, aus lauter Punkten kurzum in Raum und Zeit erwächst allmählich eine dauernde, die Länder und Völker überbrückende Cultur; das Lokale bekommt universale, das Angenblickliche bekommt monumentale Vedeutung. Diesem Gange in der Geschichte muß man nachspüren; freilich stockt einem mitunter der Akhem, so zersponnen ist das Garn, so dem Zerreißen nahe der Knoten, welcher das Fernste mit dem Späten verbindet! — Homer, erst für alle Hellenische Culturwelt und jest für jedermann — ist eine Thatsache, über die man weinen kann.

## 423.

Man soll gar nicht mehr hinhören, wenn Menschen über bie verlorene Bolksthümlichkeit klagen (in Tracht, Sitten, Rechtsbegriffen, Dialekten, Dichtungsformen u. s. w.). Gerade um diesen Preis erhebt man sich ja zum Über-Nationalen, zu allgemeinen Zielen der Menschheit, zum gründlichen

Wissen, zum Verstehen und Genießen des Vergangenen, nicht Einheimischen — kurz, damit eben hört man auf, Barbar zu sein.

## 424.

Noch eine Eule nach Athen. — Daß Wiffensichaft und Nationalgefühl Widersprüche sind, weiß man, mögen auch politische Falschmünzer gelegentlich dies Wiffen verleugnen: und endlich! wird auch der Tag kommen, wo man begreift, daß alle höhere Eultur nur zu ihrem Schaden sich jetzt noch mit nationalen Zaunspfählen umstecken kann. Es war nicht immer so: aber das Nad hat sich gedreht und dreht sich fort.

#### 425.

Die Verschiedenheit der Sprachen verhindert am meisten, das zu sehen, was im Grunde vor sich geht — das Verschwinden des Nationalen und die Erzeugung des europäischen Menschen.

## 426.

Neist man von Ort zu Ort weiter, und fragt man übersall, welche Köpfe an jedem Ort die höchste Geltung haben, so sindet man, wie selten überlegene Intelligenzen sind. Gerade mit den geachteten und einflußreichen Intelligenzen möchte man am wenigsten auf die Dauer zu thun haben, denn man merkt ihnen an, daß sie nur als Anführer der vortheilhaften Ansichten diese Geltung haben, daß der Nuhen vieler ihnen ihr Ansehen giebt. Ein Land von vielen Millionen Köpfen schrumpft bei einem solchen Blicke zusammen, und alles, was Geltung hat, wird einem verdächtig.

Bei den Schutzöllen und dem Freihandel handelt es sich um den Bortheil von Privatpersonen, welche sich einen Saum von Wissenschaft und Vaterlandsliebe angelogen haben.

#### 427.

Befreien und sich vom Befreiten verachten lassen — ist das Loos der Führer der Menschheit, kein trauriges: sie jubeln darüber, daß ihr Weg fortgesetzt wird.

## 428.

Nichts ist schädlicher einer guten Einsicht in die Cultur als den Genius und sonst nichts gelten zu lassen. Das ist eine subversive Denkart, bei der alles Arbeiten für die Cultur aufhören muß.

#### 429.

In den einzelnen Geschlechtern strebt der Wille darnach, matt und gut zu werden und abzusterben. Ebenso in einzelnen Culturperioden.

## 430.

Wer seine Zeit angreift, kann nur sich angreisen: was kann er denn sehen, wenn nicht sich? So kann man in anderen auch nur sich verherrlichen. Selbstwernichtung, Selbstwergötterung, Selbstwerachtung — das ift unser Richten, Lieben, Hassen.

## 431.

Denkt man sich die Griechen als wenig zahlreiche Stämme, auf einem reichbevölkerten Boden, wie sie das

Festland im Innern mit einer Rasse mongolischer Abkunst bedeckt fanden, die Küste mit einem semitischen Streisen verbrämt und dazwischen Thrazier angesiedelt sanden, so sieht man die Nöthigung ein, vor allem die Superiorität der Qualität sestzuhalten und immer wieder zu erzeugen; danit übten sie ihren Zauber über die Massen aus. Das Gefühl, allein als höhere Wesen unter einer seindseligen Überzahl es auszuhalten, zwang sie fortwährend zur höchsten geistigen Spannung.

### 432.

Die Empfindung kann nicht gleich und auf einer Höhe bleiben, sie nuß wachsen oder abnehmen. Die Verchrung der griechischen Polis summirte sich zu einer unendlichen Summe auf, endlich vermochte das Indivisum diese Last nicht mehr zu tragen.

#### 433.

Die Griechen der Kaiserzeit sind matt und nehmen sich ganz gut als Typen der zukünstigen, müde gewordenen Menschheit aus; sie erscheinen menschenfreundlich, namentlich im Bergleich mit Rom, und haben allein unter den damaligen Menschen einen Abschen gegen Gladiatorenkämpse.

## 434.

Das vorige Jahrhundert hatte weniger Historie, wußte aber mehr damit anzufangen.

## 435.

Der günstigste Zeitpunkt dafür, daß ein Bolk die Führerschaft in wissenschaftlichen Dingen übernimmt, ist der, in welchem genug Kraft, Zähigkeit, Starrheit dem

Individuum vererbt werden, um ihm eine siegreiche, frohe Molation von den öffentlichen Meinungen zu ermöglichen: dieser Zeitpunkt ist jetzt wieder in England eingetreten, welches unverkennbar in Philosophic, Naturvissenschaft, Geschichte, auf dem Gebiete der Entdeckungen und der Culturverbreitung gegenwärtig allen Bölfern vorangeht. Die wissenschaftlichen Größen verhandeln da mit einander wie Könige, welche sich zwar alle als Verwandte betrachten, aber Anerkennung ihrer Unabhängigkeit vor-In Deutschland glaubt man dagegen alles durch Erziehung, Methoden, Schulen zu erreichen: zum Beichen dafür, daß es an Charafteren und bahnbrechenden Naturen mangelt, welche zu allen Zeiten für sich ihre Strafe gezogen find. Man züchtet jene nütglichen Alrbeiter, welche mit einander, wie im Takte, arbeiten und denen das Pensum in jenen Zeiten schon vorgeschrieben worden ift, als Deutschland, vermöge seiner originalen Geifter, die geiftige Kührerschaft Europa's innehatte: also um die Wende des voriaen Jahrhunderts.

## 436.

Es ist den Deutschen wieder einmal so gegangen, wie nach der Reformation; ebenso haben sie jetzt Schiller's und Goethe's Resormation, den hohen Geist, in dem sie wirkten, völlig eingebüßt; alles, was jetzt gelobt wird, ist ein volles Gegenstück dazu, und so hat sich bei den Chrlichen eine Art Berachtung gegen jenen Geist ausgebildet. Es kommt durchaus darauf an, daß der Mensch groß ist; was dazu gehört, ist nicht zu schnell zu taziren; aber das Nationale, wie es jetzt verstanden ist, sordert als Dogma geradezu die Beschränktheit. Wie sühlen sich die Schächer über Schiller hinaus!

Es liegt vor aller Augen, daß nach dem letzten Kriege der Deutschen und der Franzosen ungefähr jeder Deutsche um einen Grad mehr unehrlich, genußgierig, habsüchtig, gedankenlos geworden war: die allgemeine Bewunderung von Strauß war das Deukmal, welches man dem tiefsten Stande des Stromes der deutschen Cultur gesetzt hat: ein freier deukender, altgewordener Theologe wurde der Herold des öffentlichen Behagens.

#### 438.

Deutschland in seiner Aftion und Reaktion zeigt sich barbarisch.

## 439.

Sie nennen die Vereinigung der deutschen Regierungen zu einem Staate eine "große Idee". Es ist dieselbe Art von Menschen, welche eines Tages sich für die vereinigten Staaten Europa's begeistern wird: es ist die noch "größere Idee"

## 440.

Vorhiftorische Zeitalter werden unermeßliche Zeitzäume hindurch vom Herkommen bestimmt, es geschieht nichts. In der historischen Zeit ist jedesmal das Faktum eine Lösung vom Herkommen, eine Differenz der Meinung; es ist die Freigeisterei, welche die Geschichte macht. Ie schneller der Umschwung der Meinungen erfolgt, um so schneller läuft die Welt; die Chronik verwandelt sich in das Journal, und zuletzt stellt der Telegraph seit, worin in Stunden sich die Meinungen der Menschen verändert haben.

Bukunft in einigen Jahrhunderten: — Ökonosmie der Erde, Aussterbenlassen von schlechten Rassen, Züchtung besserer, eine Sprache. Ganz neue Bedingungen für den Menschen, sogar für ein höheres Wesen? Jest ist es der Handelsstand, welcher ein völliges Zurückssinken in die Varbarei verhindert (Telegraphie, Geographie, industrielle Erfindungen u. s. w.).

#### 442.

Wenn das Leben im Verlauf der Geschichte immer schwerer empfunden werden soll, so kann man wohl fragen, ob die Ersindungsgabe der Menschen zuletzt auch für die höchsten Grade dieser Erschwerung ausreicht.

## 2. Staat, Socialismus.

## 443.

Verträge europäischer Staaten gelten jest genau so lange, als der Zwang da ist, welcher sie schuf. Das ist also ein Zustand, in welchem die Gewalt (im physischen Sinne) entscheidet und zu ihrer Consequenz führt. Dies ist folgende: die Großstaaten verschlingen die Kleinsstaaten, der Monstrestaat verschlingt den Großstaat — und der Monstrestaat platzt auseinander, weil ihm endslich der Gurt fehlt, der seinen Leib umspannte: die Feindsseligkeit der Nachbarn. Die Zersplitterung in atomistische Staatengebilde ist die fernste noch scheinbare Perspektive der europäischen Politik. Kampf der Gesclischaft in sich trägt die Gewöhnung des Krieges fort.

Die politische Krankheit einer Nation ist gewöhnlich die Ursache ihrer geistigen Verzüngung und Macht.

#### 445.

Der Staatsmann muß seinen Unternehmungen ein gutes Gewissen vorhängen können und braucht dazu die begeisterten Ehrlichen und noch mehr die, welche so zu scheinen vermögen.

#### 446.

Ein Staatsmann zertheilt die Menschen in zwei Gattungen, erstens Werkzeuge, zweitens Feinde. Eigentlich giebt es also für ihn nur eine Gattung von Menschen: Feinde.

## 447.

Ein dummer Fürst, der Glück hat, ist vielleicht das glücklichste Wesen unter der Sonne; denn der Austand des Hoses sosses läßt ihn sich gerade so weise dünken, als er zum Glücke nöthig hat. Ein dummer Fürst, der Unglück hat, lebt immer noch erträglich; denn er kann seinen Unsmuth und sein Mißlingen an anderen auslassen. Ein kluger Fürst, der Glück hat, ist gewöhnlich ein glänzendes Raubthier; ein kluger Fürst, der Unglück hat, dagegen ein sehr gereiztes Raubthier, welches man in einen Käsig sperren soll; er täuscht sich nicht über seine Fehlgriffe, und das macht ihn so böse. Ein kluger Fürst, der dabei gut ist, ist meistens sehr unglücklich; denn er nuß vieles thun, sür das er zu gut oder zu klug ist.

Man wirft dem Socialismus vor, daß er die thatsächliche Ungleichheit der Menschen übersehe; aber das ist kein Vorwurf, sondern eine Charakteristik; denn der Socialismus entschließt sich, jene Ungleichheit übersehen und die Menschen als gleich zu behandeln, das heißt zwischen allen das Verhältniß der Gerechtig= keit eintreten zu lassen, welches auf der Annahme beruht, daß alle gleich mächtig, gleich werthvoll seien; ähnlich wie das Christenthum in Hinsicht auf sündhafte Verdorben= heit und Erlösungsbedürftigfeit die Menschen als gleich Die thatsächlichen Differenzen (zwischen autem und schlechtem Lebenswandel) erscheinen jenem zu gering, so daß man sie bei der Gesammtrechnung nicht in An= schlag bringt; so nimmt auch der Socialismus den Menschen als vorwiegend gleich, den Unterschied von gut und bose, intelligent und dumm als geringfügig ober als wandelbar, worin er übrigens in Hinsicht auf das Bild des Menschen, welches ferne Pfahlbauten=Zeiten gewähren, jedenfalls Recht hat: die Menschen dieser Zeit sind im Wesent= lichen gleich. In jenem Entschluß, über die Differenzen hinweg zu sehen, liegt eine begeisternde Kraft.

## 449.

Gegen die Schäblichkeit der Maschine. Heilmittel:

- 1) Häufiger Wechsel der Funktionen an derselben Maschine und an verschiedenen Maschinen.
- 2) Verständniß des Gesammtbaues und seiner Fehler und Verbesserungsfähigkeit. (Der demokratische Staat, der seine Beamten oft wechselt.)

Man klagt über die Zuchklosigkeit der Masse; wäre diese erwiesen, so siele der Vorwurf schwer auf die Gebildeten zurück; die Masse ist gerade so gut und böse, wie die Gebildeten sind. Sie zeigt sich in dem Maaße böse und zuchtlos, als die Gebildeten zuchtlos sich zeigen; man geht ihr als Führer voran, man mag leben, wie man will; man hebt oder verdirbt sie, je nachdem man sich selber hebt oder verdirbt.

## 451.

## Socialismus.

Erstens: Man täuscht sich als Zuschauer über die Leiden und Entbehrungen der niederen Schichten des Boltes, weil man unwillfürlich nach dem Maaße der eigenen Empfindung mißt, wie als ob man selber mit seinem höchst reizbaren und leidensfähigen Gehirn in die Lage jener versett werde. In Wahrheit nehmen die Leiden und Entbehrungen mit dem Wachsthum der Cultur des Individuums zu; die niederen Schichten sind die stumpfesten; ihre Lage verbessern heißt: sie seidenssfähiger machen.

Zweitens: Faßt man nicht das Wohlbefinden des Einzelnen in's Auge, sondern die Ziele der Menschheit, so fragt es sich sehr, ob in jenen geordneten Zuständen, welche der Socialismus fordert, ähnliche große Resultate der Menschheit sich ergeben können, wie die ungeordeneten Zustände der Vergangenheit sie ergeben haben. Wahrscheinlich wächst der große Mensch und das große Werk nur in der Freiheit der Wildniß auf. Andere Ziele als große Wenschen und große Werke hat die Menschheit nicht.

Drittens: Weil sehr viele harte und grobe Arbeit gethan werden muß, so müssen auch Menschen erhalten werden, welche fich derfelben unterziehen, soweit nämlich Maschinen diese Arbeit nicht ersparen können. Dringt in die Arbeiterklaffe das Bedürfniß und die Verfeinerung höherer Bildung, so kann sie jene Arbeit nicht mehr thun, ohne unverhältnismäßig sehr zu leiden. Ein soweit entwickelter Arbeiter strebt nach Muße und ver= langt nicht Erleichterung ber Arbeit, sondern Befreiung von derfelben, das heißt: er will sie jemand anderem Man könnte vielleicht an eine Befriedigung aufbürden. seiner Wünsche und an eine massenhafte Einführung barbarischer Völkerschaften aus Alsien und Afrika denken, so daß die einisisiste Welt fortwährend die uneinisisiste Welt sich dienstbar machte, und auf diese Weise Nicht= Cultur geradezu als Verpflichtung zum Frohndienste betrachtet würde. In der That ist in den Staaten Europa's die Cultur des Arbeiters und des Arbeitgebers oft so nahegerückt, daß die noch längere Zumuthung aufreibender mechanischer Arbeit das Gefühl der Empörung hervorruft.

Viertens: Hat man begriffen, wie der Sinn der Billigkeit und Gerechtigkeit entstanden ist, so muß man den Socialisten widersprechen, wenn sie die Gerechtigkeit zu ihrem Prinzip machen. Im Naturzustande gilt der Sat nicht: "was dem Sinen recht ist, ist dem Andern billig", sondern da entscheidet die Macht. Insosern die Socialisten den völligen Umsturz der Gesellschaft wollen, appelliren sie an die Macht. Erst wenn die Bertreter der Zukunftsordnung denen der alten Ordnungen im Kampfe gegenüberstehen und beide Mächte sich gleich oder ähnslich start sinden, dann sind Verträge möglich, und aus Grund der Verträge entsteht nachher eine Gerechtigsteit. — Menschenrechte giebt es nicht.

Fünftens: Wenn ein niedriger Arbeiter zu dem reichen Fabrikanten sagt: "Sie verdienen Ihr Glück nicht", so hat er Necht, aber seine Folgerungen daraus sind falsch: niemand verdient sein Glück, niemand sein Unglück.

Sechstens: Richt durch Beränderung der Institutionen wird das Glück auf der Erde vermehrt, sondern dadurch, daß man das finstere, schwächliche, grüblerische, gallichte Temperament aussterben macht. Die äußere Lage thut wenig hinzu oder hinweg. Insofern die Sociaslisten nieistens jene üble Art von Temperament haben, verringern sie unter allen Umständen das Glück auf der Erde, selbst wenn es ihnen gelingen sollte, neue Ordnungen zu stiften.

Siebentens: Nur innerhalb des Herkommens, der festen Sitte, der Beschränkung giebt es Wohlbehagen auf der Welt; die Socialisten sind mit allen Mächten verbündet, welche das Herkommen, die Sitte, die Beschränkung zerstören; neue constitutive Fähigkeiten sind bei ihnen noch nicht sichtbar geworden.

Achtens: Das Beste, was der Socialismus mit sich bringt, ist die Erregung, die er den weitesten Kreisen mittheilt: er unterhält die Menschen und bringt in die niedersten Schichten eine Art von praktisch-philosophischem Gespräch. Insofern ist er eine Kraftquelle des Geistes.

## 3. Erziehung.

## 452.

Erziehung. — ZweiHaupt-Epochen: erstens Schleier-Zuziehen, zweitens Schleier-Aussheben. Fühlt man sich hinterdrein wohl, so war es die rechte Zeit.

Da die neue Erziehung den Menschen eine viel größere Gehirnthätigkeit zumuthet, so muß die Menscheit viel encrgischer nach Gesundheit ringen, um nicht eine nervöß überreizte, ja verrückte Nachkommenschaft zu haben (denn sonst wäre eine Nachwelt von Berrückten und Überspannten sehr wohl möglich — wie die überreisen Individuen des späteren Athens mitunter in das Irrsinnige hineinspielen): also durch Paarung gesunder Estern, richtige Kräftigung der Weiber, gymnastische Übungen, die so sehr gewöhnlich und begehrt sein müssen wie das tägliche Brod, Prophylazis der Kranksheiten, rationelle Ernährung, Wohnung, überhaupt durch Kenntnisse der Anatomie u. s. w.

#### 454.

Alle öffentlichen Schulen sind auf die mittelmäßigen Naturen eingerichtet, also auf die, deren Früchte nicht sehr in Betracht kommen, wenn sie reif werden. Ihnen werden die höheren Geister und Gemüther zum Opfer gebracht, auf deren Reifswerden und Früchtestragen eigentlich alles ankommt. Auch darin zeigen wir uns als einer Zeit angehörig, deren Cultur an den Mitteln der Cultur zu Grunde geht. Freilich die begabte Natur weiß sich zu helsen: ihre ersinderische Kraft zeigt sich namentslich darin, wie sie, trotz dem schlechten Boden, in den man sie setzt, trotz der schlechten Umgebung, der man sie anpassen will, trotz der schlechten Nahrung, mit der man sie auffüttert, sich bei Kräften zu erhalten weiß. Darin liegt aber keine Rechtsertigung für die Dummheit derer, welche sie in diese Lage versehen.

Unser Ziel muß sein: eine Art der Bildungsschule für das ganze Volk — und außerdem Fachschulen.

#### 456.

Demokratische aufrichtige Staaten haben die höchste Erziehung um jeden Preis allen zu gewähren.

#### 457.

Frühzeitige Redefertigkeit schleift sich alle Gedanken zum sofortigen wirkungsvollen Gebrauche zurecht und ist deshalb leicht ein Hinderniß tiesen Erfassens und übershaupt einer gründlichen Einkehr in sich selbst. — Desshalb pflegen demokratische Staaten die Redesertigkeit auf den Schulen. —

## 458.

Die Lehrer ganzer Klassen seinen falschen Ehrgeiz hinein, ihre Schüler individuell verschieden zu behandeln. Nun ist aber im höchsten Maaße wahrscheinslich, daß der Lehrer, bei seiner geringen und einseitigen Beziehung zu den Schülern, sie nicht genau kennt und einige grobe Fehler in der Beurtheilung des einen oder anderen Charakters macht (welche zudem bei jungen Leuten noch diegsam sind und nicht als vollendete Thatsache behandelt werden sollten). Der Nachtheil, welchen die Erkenntniß der Klasse, daß einige Schüler grundsätlich immer irrthümlich behandelt werden, mit sich bringt, wiegt alle etwaigen Bortheile einer individualistrenden Erziehung auf, ja überwiegt bei weitem. Im Allgemeinen sind alle Lehrer-Urtheile über ein Individuum falsch und voreilig: und kein Beweis von wissenschafts

licher Sorafalt und Behutsamkeit. Man versuche es nur immer mit einer Gleichsetzung und Gleichschätzung aller Schüler und nehme das Niveau ziemlich hoch, ja man behandele alles Censurengeben mit ersichtlicher Geringschätzung und beschränke sich darauf, den Gegenstand des Unterrichts interessant zu machen, so fehr, daß der Lehrer es sich, vor der Klasse, anrechnet, wenn ein Schüler sich auffällig uninteressirt zeigt -: es ift ein bewährtes Rezept und läßt überdies das Gewissen des Lehrers ruhiger. — Es versteht sich übrigens von selbst, daß Klassenerziehung eben nur ein Nothbehelf ist, wenn der einzelne Mensch durchaus nicht von einem einzelnen Lehrer erzogen werden kann und somit der individuelle Charafter und die Begabung ihren eigenen Wegen überlassen werden müssen: was freilich gefahrvoll ift. Aber ift der einzelne Erzieher nicht ebenfalls eine Befahr? -

### 459.

Manches darf der Mann der Wänner wegen nicht zurückhalten: aber mit Schmerz gedenkt er der Jünglinge, welche seine Aufrichtigkeit verwirren, vom guten Wege ablenken könnte: je mehr sie dis jest gewohnt waren, auf die Worte ihres leitenden Lehrers zu hören. Da bleibt ihm, um ihre Erziehung nicht zu stören, nur übrig, sich gründlich und hart von ihnen zu entsernen und den Zügel seines Einflusses auf sie ihnen selber zuzuwerfen. Mögen sie wider ihn sich selber treu bleiben. So bleiben sie ihm treu, ohne es zu wissen.

## 460.

Die Schule der Erzieher entsteht auf Grund der Einsicht: daß unsere Erzieher selber nicht erzogen sind,

daß das Bedürfniß nach ihnen immer größer, die Qualität immer geringer wird, daß die Wissenschaft durch die natürliche Zertheilung der Arbeitsgebiete bei dem Einzelnen die Barbarei kaum verhindern kann, daß es kein Tribunal der Cultur giebt, welches von nationalen Interessen abgeschen die geistige Wohlfahrt des ganzen Menschengeschlechts erwägt: ein internationales Ministerium der Erziehung.

## 461.

In Betreff der griechischen Dichter wurden wir ansgeleitet, ums selber zu betrügen. Wollte doch jeder sagen: dies mag ich nicht, jenes gilt mir nichts, dort empfinde ich wider die herkönunliche Abschätzung, — so hätte man mehr Achtung vor Philologen als ehrlichen Leuten, selbst wenn sie in Gesahr kämen, daß ihr klasssischer Geschmack angezweiselt würde.

## 462.

- 1) Philologie ist die Kunst, in einer Zeit, welche zu viel liest, lesen zu lernen und zu lehren. Allein der Philologe liest langsam und denkt über sechs Zeilen eine halbe Stunde nach. Nicht sein Resultat, sondern diese seine Gewöhnung ist sein Verdienst.
- 2) Die Geschichte der Philologie ist die Geschichte einer Gattung von fleißigen, aber unbegabten Menschen. Daher die unsinnige Bekämpfung und spätere Übersschähung einiger scharssinnigeren und reicheren Naturen, welche unter die Philologen gerathen sind.
- 3) Daß die Philologen dazu befähigt sind (mehr als zum Beispiel die Mediziner), die Jugend zu erziehen, ist ein Vorurtheil, welches noch dazu täglich durch die Er-

fahrung Lügen gestraft wird. Man macht es also hier, wie bei den Straßensegern, welche auch niemand daraufshin prüft, ob sie am besten verstehen, die Straße zu segen; genng, daß sie den Willen zu diesem unsauberen Geschäft haben. Ebenso weist jeder Stand das Geschäft der Jugenderziehung von sich ab und ist zufrieden, daß die Philologen es — nicht thun.

4) Das Alterthum ist in allen Hauptsachen von Künstlern, Staatsmännern und Philosophen entdeckt worden, nicht von Philosogen: und dies bis auf den

heutigen Tag.

5) Daß man eine sophokleische Tragödie an hundert Stellen falsch verstehen und an vielen verdorbenen Stellen einfach vorübergehen, aber doch die Tragödie besser verstehen und erklären kann als der gründlichste Philologe, das wollen die Philologen nicht glauben.

Unglückliche Naivität dessen, welcher glaubt, daß er nur die Stellen nicht verstehe, wo der Text ver-

dorben ist!

6) Ich glaube Shakespeare besser zu verstehen als neuenglische Sprachlehrer, obwohl ich viele Fehler mache. Im Allgemeinen wird sogar jedermann einen alten Antor besser verstehen als der philologische Sprachlehrer: woher kommt das? — Daher, daß Philologen nichts außer altgewordenen Gymnasiasten sind.

## IX.

## Verschiedenes.

#### 463.

Es war Abend, Tannengeruch strömte heraus, man sah hindurch auf graues Gebirge, oben schimmerte der Schnee. Blauer, beruhigter Himmel darüber aufgezogen.
— So etwas sehen wir nie, wie es an sich ist, sondern legen immer eine zarte Scelenmembran darüber — diese sehen wir dann. Vererbte Empfindungen, eigene Stimmungen werden bei diesen Naturdingen wach. Wir sehen etwas von uns selber — insofern ist auch diese Welt unsere Vorstellung. Wald, Gebirge, ja das ist nicht nur Begriff, es ist unsere Ersahrung und Geschichte, ein Stück von uns.

## 464.

Beim Gehen an einem Walbbach scheint die Melodie, die uns im Sinne liegt, hörbar zu werden, in starken zitternden Tönen; ja sie scheint mitunter dem inneren Bild der Melodie, welche wir verfolgen, vorauszulausen um einen Ton und erlangt eine eigene Selbständigkeit, welche aber nur Täuschung ist.

#### 465.

"Jene sonnigen langmüthigen Oktobertage, an benen unser gemäßigtes Klima zu seiner Seligkeit und Fülle kommt."

"In der sommerlichen Nachmittagsstille, wenn die Wanduhr vernehmlicher spricht und die fernen Thurmsglocken einen tieferen Klang haben."

### 467.

"Jene fahle Gefichtsfarbe bes Hochthals, wenn es eben vom Winter zu genesen beginnt und der Schnee abgethaut ist."

#### 468.

"Jest liegt alles so hell, so stille da: ist dies die Stille des Lebensmüden, die Helle des Weisen? Man weiß es nicht. Der Wind läuft inzwischen an den Berghalden hin und bläft die Spätsommerweise: bald schweigt er wieder ganz: das Gesicht der Natur macht ihm bange? das verblichene, regungslose? Man weiß es nicht; es ist alles ungewiß wie die ersten Träume eines Wanderers, der den ganzen Tag gegangen ist."

## 469.

Ein Mittagläuten vom Dorfthurm, bei dem Frömmigsteit und Hunger zugleich wach werden.

## 470.

Schläfrig und zufrieden, wie die Sonne in den Gaffen einer kleinen Stadt am Feiertage.

## 471.

Bei der Nähe des Gewitters, wenn das graue Gebirge furchtbar und tückisch blickt.

Zur Zeit der lauen Februarwinde, wenn die kleinen übereisten Gewässer unter den Füßen der Kinder knistern.

## 473.

Der schöne Ernst, schwarze Seide, mit rothen Fäden gleichmäßig durchsponnen, ein gedämpftes Leuchten.

### 474.

Die schlichte und blasse Rose, die auf den Bergshängen wächst, rührt mich mehr als der vollste Farbensglanz der Gartenblumen.

## 475.

"Durch ein Dorf nuß man am Nachmittage des Sonnabends gehen, wenn man die wahre Feiertags-Ruhe in den Gesichtern der Bauern sehen will: da haben sie noch den ganzen Ruhetag unangebrochen vor sich und sind fleißig im Ordnen und Säubern zu Ehren desselben, mit einer Art Vorgenuß, welchem der Genuß nicht gleich kommt. Der Sonntag selber ist doch schon der Vor-Adontag."

## 476.

Eine alte Stadt, Mondschein auf den Gassen, eine einsame männliche Stimme — das wirkt, als ob die Vergangenheit leibhaftig erschienen sei und zu uns reden wollte. — Das Heillose des Lebens, das Ziellose aller Vestrebungen, der Glanz von Strahlen darum, das tiese Glück in allem Vegehren und Vermissen: das ist ihr Thema.

Vorgestern gegen Abend war ich ganz in Claude Lorrain'sche Entzückungen untergetaucht und brach endlich in langes, heftiges Weinen aus. Daß ich dies noch erleben durfte! Ich hatte nicht gewußt, daß die Erde dies zeige und meinte, die guten Maler hätten es erfunden. Das Hervisch-Idhyllische ist jetzt die Entebeckung meiner Seele: und alles Bukolische der Alten ist mit einem Schlage jetzt vor mir entschleiert und offenbar geworden — bis jetzt begriff ich nichts davon.

### 478.

Nicht das ist das Kunststück, ein Fest zu veranstalten, sondern solche zu sinden, welche sich an ihm frenen. Meistens ist ein Fest ein Schauspiel ohne Zuschauer, ein Tisch voller Speisen ohne Gäste. Wer mitspielt, Fürsten und Soldaten, haben ihre Pflichten und Ermüdungen dabei: und die Neugierde des Gassenjungen ist die einzige lebendige Zuthat.

## 479.

Haft du eine große Freude an etwas gehabt? so nimm Abschied, nie kommt es zum zweiten Male.

## 480.

An den Tagesstunden, wo der Geist seinen Fluthstand hat, — wer wird da nach einem Buche greifen! Da wollen wir unsere eigenen Bootsmänner und Lootsen sein.

## 481.

Was hat man davon, wenn man etwas aller Welt und doch nicht sich zu Danke macht!

Das sterbende Kind. — Man giebt einem Kinde, das sterben nuß, alles, was es will, Zuckerbrod — was thut es, wenn es sich den Magen verdirbt? — Und sind wir nicht alle in der Lage eines solchen Kindes? —

#### 483.

Sehnsücht nach dem Tode. — Wie der Seeftranke vom Schiff in erstem Morgengrauen nach der Küste zu späht, so sehnt man sich oft nach dem Tode — man weiß, daß man den Gang und die Richtung seines Schiffes nicht verändern kann.

#### 484.

Freunde, nichts verbindet uns, aber wir haben Freude an einander, bis zu dem Grade, daß der Eine des Anderen Richtung fördert, selbst wenn sie schnurstracks der seinen entgegenläuft.

## 485.

Freunde, wir haben Frende an einander als an frischen Gewächsen der Natur und Nücksicht gegen einsander: so wachsen wir wie Bäume neben einander auf, und gerade deshalb straff auswärts und gerade, weil wir durch einander uns ziehn.

## 486.

Man muß nur etwas Gutes und Neues vollbringen: dann erlebt man an seinen Freunden, was es heißt: zum guten Spiel eine böse Miene machen.

#### 487.

Tener Abschied, wo man endlich sich trennt, weil die Empfindung und das Urteil nicht mehr zusammen gehen

wollen, bringt uns einer Person am nächsten und wir schlagen gewaltsam gegen die Mauer, welche die Natur zwischen ihr und uns errichtet hat.

## 488.

Die ausgeschlüpfte Seidenraupe schleppt eine Zeitlang die leere Puppe nach sich; Gleichniß.

#### 489.

Montaigne: "wer einmal ein rechter Thor gewesen, wird niemals wieder recht weise werden." Das ist, um sich hinter den Ohren zu krauen.

## **490**.

Man muß von einer Phase des Lebens zu scheiben verstehen wie die Sonne, mit größtem Glanze, auch wenn man nicht wieder aufgehen will.

## 491.

Es giebt gewiß viel feinere Köpfe, stärkere und edlere Herzen, als ich habe: aber sie frommen mir nur soweit, als ich ihnen gleich komme und wir uns helsen können. Was dann übrig bleibt, könnte, für mich, von mir aus gesehen, fehlen: die Welt bliebe immer noch ganz als meine Welt.

# Aus der Zeit

der

# Morgenröthe.

(1880/81.)

## Philosophie im Allgemeinen.

## 1. Philosophie, Philosophen.

1.

Das Neue an unserer jetzigen Stellung zur Philosophie ist eine Überzeugung, die noch kein Zeitalter hatte: daß wir die Wahrheit nicht haben. Alle früheren Menschen "hatten die Wahrheit": selbst die Skeptiker.

2.

Die meisten Philosophien sind erdacht, um Übelstände so für die Empfindung zu verändern, daß man sie in's Nothwendige der Welt verlegt: während die Verstimmung und der Übelstand fugitiv sind!

3.

Manche Philosophen entsprechen vergangenen Zuftänden, manche gegenwärtigen, manche zukünftigen und manche unwirklichen.

4.

Ich habe keine Personen kennen gelernt, welche eine solche Ehrfurcht einflößen, wie die griechischen Philossophen.

Plato hielt sich nicht in der Bahn des Sokrates, die ersten Eindrücke des Heraklit schlugen vor, Pythagoras war das geheime, neidisch angeschaute Ideal.

6.

Plato im Grunde Pantheist, doch in der Verkleidung des Dualisten.

7.

Glaube nur niemand, daß, wenn Plato jetzt lebte und platonische Ansichten hätte, er ein Philosoph wäre er wäre ein religiös Verrückter.

8.

Der Hauptvorwurf Plato's geht nicht gegen die Sophisten, sondern gegen die Dichter: sie lenken die Jünglinge, welche für Höheres angelegt sind, auf die Bahn des politischen Chrgeizes — während er sie auf die des philosophischen Ehrgeizes bringen möchte. Die gewöhnliche Art der Befriedigung des Machtgefühls ist der tiefe Schatten, welchen Plato sieht, er will eine andere zeigen. Jeht könnte man den Vorwurf wiederholen, aber umgekehrt. Die Philosophen befriedigen den Stolz der Jünglinge, wie die Dichter, — sie bringen sie ab von der Wissenschaft.

9.

Plato nußte es noch erleben, daß die Lehre von den Ideen von einem helleren und umfänglicheren Geiste, als er war, widerlegt wurde: und der Widerlegende war noch jüngst sein Schüler gewesen. So lange die Denker ihre Erkenntnisse als ihre Erzeugnisse betrachten, so lange

noch jene lächerliche Vater-Sitelkeit in ihnen wüthet, wird die Widerlegung die Dornenkrone der Philosophen sein — wie viele haben sie schon tragen müssen! — während ein Freund der Wahrheit, das heißt ein Feind des Betrogenwerdens, das heißt ein Freund der Unabhängigkeit, bei einer Widerlegung ausrusen sollte: "ich din einer großen Gefahr entronnen, fast hätte ich mich in meiner eigenen Schlinge erdrosselt." Sinem so insgrimmigen und herrschsüchtigen Menschen wie Schopenshauer war, kann man Glück wünschen, daß er es nicht errathen hat, wie kurz der Trinnph seiner Philosophie sein sollte, und wie bald alle Prachtstücke seiner Erfinsdung als Trugbilder erkannt würden.

#### 10.

Sobald die Schulweisheit es sich tränmen läßt, giebt es ein Ding mehr zwischen Himmel und Erde; wenn aber eine Wahrheit erfannt ist, so nimmt die Jahl solcher Dinge ab, und eine Anzahl angeblicher Sterne löscht aus. Freilich nicht etwa sogleich! Sondern wie man von Sternen spricht, deren Lichtstrahlen uns erst erreichen, nachdem sie längst schon zerfallen sind, so strahlen die Irrthümer noch lange ihren Glanz fort, nachdem sie widerslegt sind. Denkt man an die Kürze des Menschenlebens, so reicht auch wohl ein Irrthum aus, um das Leben vieler Geschlechter ganz in Licht zu tauchen. Wenn endlich sein Glanz verbleicht und stirbt, so sind sie längst dahin und haben die äußerste Vitterseit, die es giebt, nicht ersfahren, den Stern erlöschen zu sehen.

#### 11.

Schopenhauer's Lehre ist eine verkappte Teleologie, aber die eines bösen und blinden Wesens, welches Zwecke Riessche, Werte Band XI.

erstrebt, die nicht zu bewundern und nicht zu lieben sind. Schien es bei der früheren Teleologie, als ob der Kopf des Universums und die hellste, gerechteste Einsicht in ihm die West und die Menschen gemacht habe — wo man nicht begreisen konnte, warum beide nicht um etwas vernünftiger und gerechter ausgefallen sind —, so scheint bei Schopenhauer der Unterseib des Universums die Wurzel der Dinge zu sein: und die Begierden desselben ersinden sich erst einen Intellest, um sich mit seiner Hilfe besser Achter zu bauen. Eins ist so falsch wie das Andere: aber das Letztere ist unklarer, weil es vom Wollen redet, ohne von vornherein einen Intellest anzusnehmen, der sich vorstellen konnte, was er will: einen solchen Willen in's Blane (oder in's Dasen!) giebt es nicht, es ist ein leeres Wort.

#### 12.

Daß sich Schopenhauer's Lehre vom "Willen" so leicht einschmeichelt, liegt darin, daß wir auf das Wesentsliche derselben schon eingeübt worden sind — durch den jüdischen Begriff "Herz", wie er uns durch Luther's Bibel gesäusig geworden ist. Die Empfindung, daß uns etwas leicht fällt und an lauter schon vorhandene Empfindungen anknüpft, gilt uns als Zeugniß der Wahrheit.

## 13.

Ich finde Schopenhauer etwas oberflächlich in seelisschen Dingen, er hat sich wenig gefreut und wenig geslitten; ein Denker sollte sich hüten, hart zu werden: woher soll er dann sein Material bekommen? Seine Leidenschaft für die Erkenntniß war nicht groß genug, um ihrethalben leiden zu wollen: er verschanzte sich.

Auch sein Stolz war größer als der Durft nach Erstenntniß, er fürchtete für seinen Ruf, im Widerrufen.

#### 14.

Schopenhauer hatte sich seinen Ruhm zu früh festgestellt und war nicht stolz genug, sich gegen seine
ausgesprochenen Grundsätze weiter zu entwickeln. Er
fürchtete für seinen Ruhm und zog die verhältnißmäßige
Unfruchtbarkeit der Beschämung vor, sich widersprechen
zu müssen.

#### 15.

Gegen Schopenhauer: er hat die Miene eines Mensichen, der zufrieden mit sich ist, so gut zu reden wie die Personen Racine's und Schiller's (nach Stendhal). Gut, er ist voll von Leidenschaft, aber zunächst ist er zufrieden damit, schön zu sprechen.

#### 16.

Stark empfinden, eine starke Empfindung lange anshalten laffen können und auf einer Saite viele Melodien spielen — das macht die großen Pathetiker unter den großen Schriftstellern, zu denen auch Schopenhauer geshört: sie unterscheiden sich von den Philosophen, ob sich schopenhauer zu diesen rechnete: sie wollen nämslich nicht um jeden Preis erkennen, sondern um jeden Preis ihr Lied singen.

#### 17

Verglichen mit den Brahmanen kennen wir die Wenscheit nur in einer ungeheuren Ermattung ihres Kraft= gefühls und ihres Glaubens an sich: selbst bei unsern stolzesten Philosophen.

Die Rangordnung der denkenden Geister ist erst noch zu machen. Bisher hat man die Philosophen zu sehr als Künstler behandelt, ihre Gabe der Darstellung, ihre Phantasie, ihr Coloritgebenkönnen als Argumente ihrer Genialität behandelt: aber den Grad ihrer Gerechtigsteit, Selbstbändigung außer Acht gelassen: eigentlich sie außerhalb der Moral beurtheilt. Ihre Wirkung entschied, und wer auf die empfänglichsten Menschen, solche, welchen ihr Dank rhythmisch über die Lippen quoll, wirkte, galt als der größte: also der Begeisterer der Jugend!

# 2. Philosophie und Wiffenschaft.

#### 19.

Die Fälschung der Wahrheit zu Gunften der Dinge, die wir lieben (zum Beispiel auch Gott) — fluchwürdigste Unart bei erleuchteten Geistern, denen die Menschheit zu vertrauen pflegt und die so dieselbe verderben, im Wahne festhalten. Und oft war es ein so schweres Opfer für euch, sacrificium intellectus propter amorem!

#### 20.

Fenes heiße, brennende Gefühl der Verzückten: "dies ist die Wahrheit", dies mit Händen Greifen und mit Angen Sehen bei denen, über welche die Phantasie Herr geworden ist, das Tasten an der neuen anderen Welt — ist eine Krankheit des Intellekts, kein Weg der Erkenntniß.

Die "Erkenntnisse mit einem Schlage", die "Intuitionen" sind keine Erkenntnisse, sondern Borstellungen von hoher Lebhaftigkeit: so wenig eine Hallucination Bahrheit ist.

# **22**.

Der höchste Werth des phantasirenden Denkens (das einige wohl auch gleich das produktive Denken nennen) ist. Möglichkeiten auszudenken und ihre Mechanis= men des Gefühls einzuüben, welche später als Wertzenge verwandt werden können zur Ergründung des wirklichen Seins. Es muß dies durch alle möglichen Versuche gleichsam erst errathen und als Vente des Zufalls entdeckt werden. Alle Mechanismen bei der großen Arbeit der strengen Forschung sind zuerst als "die Wahrheit" selber aufgestellt und eingeübt worden. Dichter und Metaphysiker sind insofern immer noch höchst wünschenswerth, sie suchen nach der möglichen Welt und finden hier und da etwas Branchbares. Es sind Versuchsstationen, ebenfalls. Blinde Thiere, die fortwährend um sich greifen und etwas zu essen versuchen, entdecken Nahrungsmittel (gehn aber auch leicht zu Grunde oder entarten). Andere Thiere leben von den anerkannten Nahrungsmitteln.

#### 23.

Ich halte es für möglich, daß ein mit Thatsachen reichlich angefüllter und logisch meisterlicher Geist in einer ungeheuren Anfregung des Intellekts eine unerhörte Masse von Schlüssen hintereinander macht und so zu Resultaten konunt, welche ganze Generationen von Forschern erst einholen: ein Phantasiren ist es auch — er wird es büßen müssen müssen.

Es ift vollkommen falsch, daß die großen Geister wesentlich gleich über das Dasein und den Menschen geurtheilt hätten: diese Gleichheit nachzuweisen geht man vom Glauben aus, daß die Genie's dem Wesen der Welt näher ständen und insofern auch richtiger, das heißt gleichmäßiger sagen müßten, was sie sei. Aber die Genie's haben individuelle Ansichten gehabt — und sich in die Dinge hineingetragen: weshalb sie sich tief widersprechen und immer alle andern vernichten zu müssen glauben.

#### 25.

Bei unsern jetzigen industiven Forschern ist der Scharffinn und die Vorsicht geists und erfindungsreicher (auch phantasievoller) als bei den eigentlichen Philosophen.

#### 26.

In den wissenschaftlichen Menschen leben die Tugenden der Soldaten und ihre Art Heiterkeit — es sehlt ihnen die letzte Verantwortlichkeit. Sie sind streng gegen sich, gegen einander und erwarten für das Gute nicht gelobt zu werden. Sie sind männlicher und haben eine Vorliebe für Gesahr, sie nüssen sich tüchtig machen, das Leben sür die Erkenntniß auf's Spiel zu setzen: sie hassen die großen Worte und sind harmlos, und etwas geckenhaft.

#### 27.

Ich weiß, wie armselig ihr euch neben dem Schwunge dieses Idealismus ausnehmt (der den Materialismus und die Skepsis auf seinen Rücken ninmt und gegen die Sonne trägt), aber ich gehe mit euch um und stelle mich euch gleich, mehr noch, ich mache mich schlecht.

Man erreicht einen Höhepunkt seiner Unredlichkeit: und da werden wir uns verhaßt und wenden den Spiegel gegen uns und haben nun Vergnügen auch bei dem Anblick des Häßlichen, denn wir rächen uns dabei, oder haben Ekel an der Sättigung, der Verauschung durch Musionen. — Wahrheitse Trieb!

### 29.

"Wissenschaft!" Was ist sie! Die Erfahrung der Menschheit aus ihren Trieben, und ein Trieb, von den Trieben zu wissen. Alle Kräfte in ihren Dienst!

#### 30.

Ich weiß so wenig von den Ergebnissen der Wissenschaft. Und doch scheint mir bereits dies Wenige unerschöpfbar reich zu sein zur Erhellung des Dunkelen und zur Beseitigung der früheren Arten zu denken und zu handeln.

# 31.

Ich wünsche der Wissenschaft etwas die Feierlichsteit zu nehmen — es ist jetzt eine Lustbarkeit geworden, da keine Sorgen hinter ihr sind. Ich glaube, es ist bald ein Überschuß von Geist da, der verschwendet werden nuß!

## 32.

Wenn doch die Künstler wüßten, was für Phantasie jede größere Erkenntniß zur Boranssezung hat, wie viel erdacht werden und erblühen muß, um unbarmherzig abgeschnitten zu werden! Wir sind ein Fruchtgarten: meint ihr denn, es sei so leicht, die anmuthigsten Erfins

bungen und Hypothesen einfach zu annulliren? Wir sind gegen uns fast grausam, aber um der Früchte willen, die ihr und alle haben sollt! — Goethe wußte es, was zum wissenschaftlichen Menschen gehört: er ist ein Ideal, in dem alle menschlichen Tüchtigkeiten sich vereinigen wie alle Ströme im Meer. Warum beurtheilt ihr ihn nach den Arbeitern des Geistes? Wir beurtheilen euch ja auch nicht nach euren Farbenreibern und Statisten.

33.

Die Vorstellung, daß etwas Fürchterliches an uns gekettet ist, färbt alle Empfindungen um. Oder: ein versbannter Gott zu sein, oder Schulden früherer Zeiten abzubüßen. Alle diese schrecklichen Geheimmisse um uns — machten uns vor uns sehr interessant! aber ganz egoistisch! Wan konnte und durste nicht von sich wegsehen! Das leidenschaftliche Interesse für uns verslieren und die Leidenschaftliche Interesse sieren und die Leidenschaftliche Unser wenden, gegen die Dinge (Wissenschaft) ist jest möglich. Was liegt an mir! Das hätte Pascal nicht sagen können.

34.

In Dingen des Geiftes ift jeder groß, der, als große Ausnahme, die Dinge des Wissens start empfindet und gegen serne Dinge sich so verhält wie gegen die nächsten, so daß sie ihm wehe thun, Leidenschaft erregen, große Erhebungen geben können, kurz, daß sie mit den stärksten Trieben bei ihm verschmolzen sind. (Redlichkeit zum Beispiel wäre wohl Rengierde, Stolz, Herrschlucht, Wilde, Großmuth, Tapferkeit in Bezug auf Sachen, die für die Meisten ganz kalt und abstrakt bleiben.) Passion für Abstrakta und Unfähigkeit, ein Abstraktum sich fern und gleichgültig zu halten, macht den Denker.

Der Trieb ber Erkenntniß ift noch jung und roh und folglich, gegen die älteren und reicher entwickelten Triebe gehalten, häßlich und beleidigend: alle sind es einmal gewesen! Aber ich will ihn als Passion behandeln und als etwas, womit die einzelne Seele bei Seite gehen kann, um hülfreich und versöhnlich auf die Welt zurückzublicken: einstweilen thut Welt-Entsagung wieder noth, aber keine asketische!

36.

Ja, wir gehen an dieser Leidenschaft zu Grunde! Aber es ist kein Argument gegen sie. Sonst wäre ja der Tod ein Argument gegen das Leben des Individuums. Wir müssen zu Grunde gehen, als Mensch wie als Menschheit! Das Christenthum zeigte die eine Art, durch Aussterben und Berzicht auf alle rohen Triebe. Wir kommen durch Verzicht auf das Handeln, das Hassen das Lieben ebendahin, auf dem Wege der Leidenschaft der Erkenntniß. Friedliche Zuschauer — bis nichts mehr zu sehen ist! Verachtet uns deshalb, ihr Handelnden! Wir werden eure Verachtung anschauen —: Los von uns, von der Menschheit, von der Dingheit, vom Werden —

37.

Plato hat den Erkenntnistried als idealizirten aphrodissischen Tried geschildert: immer dem Schönen nach! Das höchste Schöne offenbart sich dem Denker! Dies ist doch ein psychologisches Faktum: er muß beim Anblick und Denken seiner Allgemeinheiten einen sinnlichen Genuß gehabt haben, der ihn an den aphrodissischen erinnerte.

Wollen wir durch die Wiffenschaft den Menschen ihren Stolz wiedergeben, wie sie ihn aus Kriegen davon trugen, so nuß die Wifsenschaft gefährlicher werden, mehr Aufopferung bedingen: sich selber preisgeben.

# 39.

Ich will es dahin bringen, daß es der heroischen Stimmung bedarf, um sich der Wissenschaft zu ergeben.

#### 40.

Die Wissenschaft, die das Loben und Tadeln aufsheben will, will das Verwundern beseitigen und die Menschen so leiten, daß sie immer das Villige und Rechte erwarten. Zulezt sollen sie, selbst wenn ein Vulkan ausbricht, sich sagen: es ist billig und gerecht, er kann ja nicht anders; was ist da zu verwundern!

### 41.

Die Wissenschaft hat viel Nuzen gebracht, jetzt möchte man, im Mißtrauen gegen die Religion und Verwandtes, sich ihr ganz unterwerfen. Aber Irrthum! Sie kann nicht befehlen, Weg weisen; sondern erst, wenn man weiß wohin? kann sie nützen. Im Allsgemeinen ist es Mythologie, zu glauben, daß die Erkenntniß immer das, was der Menschheit am nützlichsten und unentbehrlichsten sei, erkennen werde— sie wird eben so sehr schaden können als nützen. — Die höchsten Formen der Moralität sind vielleicht uns möglich bei voller Helle.

Ich meinte, das Wissen tödte die Kraft, den Justinkt, es lasse tein Handeln aus sich wachsen. Wahr ist nur, daß einem neuen Wissen zumächst kein eingeübter Mechanismus zu Gebote steht, noch weniger eine ansgenehme leidenschaftliche Gewöhnung! Aber alles das kann wachsen! ob es gleich heißt auf Bäume warten, die eine spätere Generation abpflücken wird — nicht wir! Das ist die Resignation des Wissenden! Er ist ärmer und kraftloser geworden, ungeschiekter zum Handeln, gleichsam seiner Glieder beraubt — er ist ein Seher und blind und taub geworden!

#### 43.

Ein Schritt weiter im Sinn für Wirklichkeit und er unterdrückt den abentenernden Sinn, den Flug in's Freie, es erscheint als unerlaubt, auf so weniges Wissen, auf so schwache Analogicen hin zu behaupten und auf diese Beshauptungen hin zu vermuthen. Die spontane Überkraft geht im Joch der Vorsichtsmaaßregeln. Aufsammlung des Materials, Sepsis in der Beurtheilung der einzelnen Materialstücke. Also — die intellektuelle Immoralität ist nothwendig bis zu irgend einem undefinirdaren Grade.

### 44.

Fast überall auf Erden, wo eine Kirche, ein Tempel steht oder stand, hat sich einmal ein Wunder begeben; das heißt der Pilz der sakrasen Bankunst schießt über- all dort auf, wo resigiösen Menschen ein kleiner Irrsinn begegnete. Hat man je schon an einem Orte gebaut, wo einem Menschen eine große Wahrheit zuerst aufleuchtete? Wahrscheinlich nicht; aber warum auch, eine solche Wahrseit will kritisirt, nicht angebetet sein.

Sobald ihr den christlichen Glauben oder eine Metaphysik zu Hülfe nehmt, dort wo eine Wissenschaft 'aufphysik, so nehmt ihr euch die Kraft des Heroismus: und eure Wissenschaftlichkeit ist tief erniedrigt! Ihr höchster Accent steht nicht mehr euch zu! Ihr seid kalt und nicht mehr bewegt, ihr opfert nichts! Daher der abscheuliche Anblick des "Gelehrten" — er war ohne Großartigkeit der letzten Absichten, er ging nicht an's Ende, sondern knickte dort um und warf sich der Kirche oder dem Regiment oder der öffentlichen Meinung in die Hände, oder der Dichtkunst und Musik. Er bedarf jener Entsganng. —

#### 46.

Das Unpersönlichenehmen des Denkens ist überschätt! Ja es ist bei den stärksten Naturen das Gegenstheil wahr! So aber hat man eine Brücke zur Moral gemacht!!

#### 47.

Auch im Intellektuellen, zum Beispiel in der Abschätzung von Meinungen, führen wir nicht immer Gründe in's Feld, sondern sehr hänfig einen intellektuellen Ekel, weil wir sehen, aus kleinen Anzeichen, wie stumpf und kurz und genügsam einer ist, oder wie weit das Selbstvertrauen des Unwissenden und des Neulings geht. Das heißt, wir beurtheilen die Methode des Erstennens als: schleimig, verwest, übelriechend, Unrath, ausgespieen, wiedergekänt, madenzerfressen, schaal, absgestanden, dumpf n. s. w.

# 3. Einzelbemerfungen.

48.

Die Müdigkeit bringt für den Denker einen Vortheil mit sich: sie läßt auch jene Gedanken hervorlausen, die wir uns sonst, bei mehr Haltung und folglich mehr Berstellung, nicht eingestehen würden. Wir werden lässig, uns selber etwas vorzumachen, und siehe! da kommt die Wahrheit über uns.

49.

Es giebt Menschen, welche ihre nicht eben landsläufigen Gedanken nicht anders mitzutheilen wissen, als indem sie dabei an aller Welt ihren Ürger auslassen. Das heißt doch seine Meinungen etwas zu theuer auf den Markt bringen. Giebt es aber oft solche Käuze, so entsteht ein Bornrtheil gegen alle nicht landläufigen Meinungen, wie als ob Zank, Verdruß, Verleumdung, Verbitterung, Niedertracht ihre nothwendigen Begleiter sein müßten.

50.

Wir Fliegen von einem Tage wollen nicht allzu gefährlich und ängstlich mit unseren Gedanken thun; man kann ja mit ihnen nicht mehr die Seele eines Anderen in ewige Gefahr bringen, — was das Mittelalter glaubte. Das Prinzip der Gedankens und Preßfreiheit ruht auf dem Unglauben an die Unsterblichkeit.

51.

Es giebt Vorstellungen, welche die Aufgabe des Weins haben: sie erheben, vergnügen, ermuthigen; aber viel genossen erzeugen sie den Rausch und oft genossen

ein Bedürfniß, ohne bessen Befriedigung das Leben öbe und unausstehlich wird.

## 52.

Ach, cs ist unmöglich, mit der Sprache der Wahrsheit zu wirken: Mhetorik ist nöthig; das heißt die Gewohnheit, nur bei gewissen Worten und Motiven bewegt zu werden, regiert und verlangt die Verkleidung der Wahrheit.

#### 53.

Es ift eine Feinheit, seine Beispiele der Geschichte und der Wissenschaft gemäß der allgemeinen Unkenntzniß und Mangelhaftigkeit am Wissen zu wählen — sonst beweist man nichts und erweckt Haß, weil man beschämt. Man muß niedersteigen zu den Armen an Geist, nicht in den Gedanken und Zielen, aber im Material; mit lauter ungeheuer bekannten Dingen argumentiren. Es ist überzdies Stolz, denn die großen Wahrheiten sollen nicht mit Thatsachen aus dem Winkel und der gelehrten Grübelei bewiesen werden.

#### 54.

Vor jedem Einzelnen sind wir voll hundert Rückssichten: aber wenn man schreibt, so verstehe ich nicht, warum man da nicht bis an den äußersten Kand seiner Ehrlichseit vortritt. Das ist ja die Erholung!

## 55.

Nicht um eines Zieles willen leben wir der Erkenntniß, sondern der erstaunlichen und häufigen Annehm= lichkeiten im Suchen und Finden derselben.

Unsere Liebe zur Wahrheit zeigen wir am deutlichsten in der Behandlung der "Wahrheiten", welche andere dafür halten: da verräth sich, ob wir wirklich die Wahrsheit oder nur uns selber lieben.

57.

Der neue Gedanke entzückt mich, ich verlerne immer mehr zu empfinden, daß er von mir oder einem Anderen ist. Wie albern, hierin eifersüchtig zu sein! Und doch, welche furchtbare Geschichte für die Verdunkelung des Wahren hat diese Eisersucht!

58.

Die vollkommene Erkenntniß würde uns muthmaaßlich kalt und leuchtend wie ein Gestirn um die Dinge kreisen lassen — eine kurze Weile noch! Und dann wäre unser Ende da, als das Ende erkenntnisdurstiger Wesen, welche am Ziehen von immer seineren Fäden von Interessen — und die zuletzt vielleicht freiwillig den dünnsten und zartesten Faden selber abschneiden, weil aus ihm kein noch seinerer sich ziehen lassen will.

59.

Der Intellekt der jetigen Menschen reichte wohl aus, um aus einem Chaos ein geordnetes Sonnenspstem herzustellen: aber es sehlt ihm vielleicht die dazu nöthige Zeit und vor allem das Chaos. Sicherlich wäre die Welt unendlich weiter, wenn der menschliche Intellekt an Stelle des Zusalls hätte schalten und walten dürsen, auch hätte er Milliarden von Jahren gespart.

Zulett braucht die vita contemplativa nicht einsam zu sein: selbst als Che benkbar.

#### 61.

Ach diese Erbärmlichen, welche glauben, die Mensch= heit möchte in Kürze zu klug werden, und es möchte um ihren Einfluß, ihren Ruhm geschehen sein!

### 62.

Erwägt man, wer zu jeder Zeit den großen Ruhm macht: so wird es wahrscheinlich, daß die ausgezeichnetsten Geister im zweiten oder dritten Range stehen werden: und die besten Meister bleiben unbekannt.

# П.

# Erkenntnißtheorie und Metaphysik.

# 1. Erfenntnißtheorie.

a) Allgemeines.

63.

Erkenntnißtheorie ist die Liebhaberei jener scharfstunigen Köpfe, die nicht genug gelernt haben und welche vermeinen, hier wenigstens könne ein jeder von vorne anfangen, hier genüge die "Selbstbeobachtung".

#### 64.

Unser Erkennen und Empfinden ist wie ein Punkt im Systeme: wie ein Auge, dessen Sehkraft und Sehfeld langsam wächst und mehr umfaßt. Damit ändert sich nichts in der wirklichen Welt, aber diese beständige Thätigkeit des Auges versetzt alles in eine beständige, wachsende, herzuströmende Thätigkeit.

Wir sehen unsere Gesetze in die Welt hinein und wiederum können wir diese Gesetze nicht anders fassen als als die Folge dieser Welt auf uns. Der Ausgangspunkt ist die Täuschung des Spiegels, wir sind lebendige Spiegelbilder.

Was ist also Erkenntniß? Ihre Voraussetzung ist eine irrthümliche Beschränkung, als ob es eine Maaße einheit der Empfindung gebe; überall wo Spiegel und

Tastorgane vorkommen, entsteht eine Sphäre. Denkt man sich diese Beschränktheit weg, so ist Erkenntniß auch weggedacht - ein Auffassen von "absoluten Relationen" ist Unsinn. Der Irrthum also ist die Basis der Erkenntniß, der Schein. Nur durch die Vergleichung vieler Scheine entsteht Wahrscheinlichkeit, alfo Grade des Scheins. — Ebenso ist die Sprache eine angebliche und geglaubte Basis von Wahrheiten: der Mensch und das Thier bauen gunächst eine neue Welt von Frrthümern auf und verfeinern diese Irrthümer immer mehr, fo daß zahllose Widersprüche entdeckt werden und da= durch die Menge der möglichen Irrthumer verringert wird, oder der Frethum weiter getrieben wird. "Wahrheit" giebt es eigentlich nur in den Dingen, die der Mensch erfindet, zum Beispiel Zahl. Er legt etwas hinein und findet es nachher wieder — das ist die Art mensch= licher Wahrheit. Sodann sind die meisten Wahrheiten thatsächlich nur negative Wahrheiten: "dies und das ift jenes nicht" (obschon meist positiv ausgedrückt). Letteres ift die Quelle alles Fortschritts der Erkenntnig. Die Welt ist also für uns die Summe der Relationen zu einer beschränkten Sphäre irriger Grundannahmen. Die Gesetze der Optik sind sämmtlich Irrthümer, ebenso die des Ohrs. Gesett, es giebt zahllose empfindende Bunkte in dem Dasein: jeder hat eine Sphäre, wie weit und wie stark er Relationen wahrnimmt, das heißt eine Sphäre der Beschränktheit und des Irrthums. Ebenso hat jede Kraft ihre Sphare, sie wirkt so weit und so start und nur auf bas und jenes, auf anderes nicht, eine Sphäre ber Beschränktheit. Ein eigentliches Wiffen um alle biefe Sphären und Beschränktheiten ist ein unfinniger Gedanke, weil hier ein Empfinden ohne ein "wie weit", "wie start". "auf dies und jenes" gedacht werden foll: und ebenfo eine Kraft ohne Grenzen und zugleich mit allen Grenzen, die alle Relationen schafft — das wäre eine Kraft ohne bestimmte Kraft, ein Unsinn. — Also die Beschränktsheit der Kraft, und das immer weiter in Verhältniß Sezen dieser Kraft zu andern ist "Erkenntniß". Nicht Subjekt zu Objekt: sondern etwas Anderes. Sine optische Täuschung von Ringen um uns, die gar nicht existiren, ist die Voraussetzung. Erkenntniß ist wesentslich Schein.

65.

Es kommt in der Wirklichkeit nichts vor, was der Logik streng entspräche.

#### 66.

Wir können unsere "geistige Thätigkeit" ganz und gar als Wirkung ansehen, welche Objekte auf uns üben. Das Erkennen ist nicht die Thätigkeit des Subjekts, sondern scheint nur so, es ist eine Veränderung der Nerven, hervorgebracht durch andere Dinge. Nur dadurch, daß wir Täuschung des Willens herbeibringen und sagen: "ich erkenne", im Sinne von: "ich will erkennen, folglich thue ich es", drehen wir die Sache um und sehen im Passivum das Aktivum. Aber auch das Wort passiv, aktiv ist gefährlich!

# b) Außenwelt, Subjekt.

67.

Wenn wir beachten, zu welchen Irrungen uns die Sinne am liebsten versühren, können wir errathen, welcher Art ihre Grundirrthümer sein werden (zum Beispiel der Glaube an Körper).

Für einen einzigen Menschen wäre die Realität der Welt ohne Wahrscheinlichkeit. Aber für zwei Menschen wird sie wahrscheinlich. Der andere Mensch ist nämlich eine Einbildung von uns, ganz unser "Wille", ganz unser "Vorstellung": und wir sind wieder dasselbe in ihm. Aber weil wir wissen, daß er sich über uns täuschen muß und daß wir eine Realität sind trot dem Phantome, das er von uns im Nopfe trägt, schließen wir, daß auch er eine Realität ist trot unserer Einbildung über ihn: kurz, daß es Realitäten außer uns giebt.

#### 69.

Wir reden, als ob es seiende Dinge gebe, und umsere Wissenschaft redet nur von solchen Dingen. Aber ein seiendes Ding giebt es nur nach der mensche lichen Optis: von ihr können wir nicht los. Etwas Werdendes, eine Bewegung an sich, ist uns vollends unsbegreislich. Wir bewegen nur seiende Dinge — daraus besteht unser Weltbild auf dem Spiegel. Denken wir uns die Dinge fort, so auch die Bewegung. Sine bewegte Kraft ist Unsinn — für uns.

# 70.

Der Raum von drei Dimensionen gehört in die Borstellung, ebenso wie die Bewegung; die dritte Dimension "vollendet sich nur in der Zeit". Wir verbinden Flächen zu einer Einheit, die uns nach einander sichtbar werden. Wir selber als erkennende Wesen sind eine immer neue rotirende Kraft und bringen so ein Nacheinander hersvor, auch bei sesten Objekten.

Wir sind die Bewegten, welche sich um die Dinge bewegen: wir stehen nicht still, das Umgekehrte ist wahr von dem, was der Augenschein ist.

### 71.

Urfache und Wirkung sind für uns unbegreiflich, weil beide nur als negative Abbilder uns bewußt werden, und zwischen denen giebt es nur Succession. Aus solchen Successionen besteht der "Körper", "das Ding". Wir nehmen keine Bewegung wahr, sondern mehrere gleiche Dinge in einer gedachten Linie, wir nehmen auch keine Zeitdauerlinie wahr, sondern unsere Empfindung hat bewußte Momente (getrennt von einander), und diese fügen wir aneinander, legen sie an sich und bauen so einen bestehenden, dauernden Körper aus einzelnen Empfindungen. Aber wie das gleiche Ding in der Bewegung eine Musion ift, also die Bewegung, welche wir construiren, jedenfalls etwas anderes ift als die "Wirklichkeit", so ist auch dies Gebilde, aus mehreren negativen Eindrücken auf uns construirt und zurechtphantasirt, jedenfalls etwas anderes als die Wirklichkeit. Es fann nicht vollständig sein, denn es besteht nur aus Relationen zu uns, und das an uns, wozu es keine Relationen haben kann, verhindert einen vollen Abdruck. Selbst als Abbild ist es nicht vollständig. Sodann hat es zur Voraussetzung, daß das Ding in Diesem Augenblick, wo es einen Eindruck auf uns macht, daffelbe Ding ift, welches in einem andern Augenblick (im "nächsten" — sagen wir, und täuschen uns) wieder einen neuen Eindruck, das heißt eine zweite Relation auf uns macht. Gin Baum, der lang, bann rund, dann grün u. s. w. erscheint.

Wir empfinden die Außenwelt immer verschieden, weil sie sich gegen den jedesmal in uns überwiegenden Trieb abhebt: und da auch dieser als etwas Lebendiges wächst und schwindet und nichts Verharrendes ist, so ist im kleinsten Momente unsere Empfindung der Außen-welt immer werdend und vergehend, also wechselnd.

#### 73.

Die Eigenschaften bes Dinges erregen unsere Empfindungen, jum Beispiel, daß es grau ift, und bie Gestalt, die Art von Bewegung, vor allem sein Vorhandensein als Körper und Substang — alles ist mit Lust= und Unlustempfindungen und folglich mit Vertrauen, Neigung, Lust zur Annäherung oder Furcht u. s. w. verknüpft. Daffelbe Ding fann uns vermöge seiner verschiedenen Gigenschaften anziehen und Furcht einflößen. — Daß seine Gigenschaften aber als solche Empfindungen erregen, bas ift Urtheil — und bies Urtheil fest Erfahrungen voraus und Glauben an Gleichheit in den Erfahrungen. Rulett aber sett auch die älteste Erfahrung wieder Ur= theil voraus, also Auslegung eines Reizes, so baf er entweder luft= oder schmerzvoll ist. "Vermehrt dieser Reiz unsere Kraft oder vermindert er sie?" Rurz, ein Urtheil ift die Quelle, daß Kraftgefühl dabei entsteht ober sich vermindert. — Also die Wirkungen der Dinge sind zuletzt angenehm oder unangenehm, je nachdem wir an die Förderung unserer Kraft dabei glauben oder nicht. Dieser Glaube aber fann nicht wieder auf Er= fahrung zurückgehen, sondern müßte — aus dem dabei entstehenden Kraftaefühl seinen Ursprung nehmen.

glaubt an Kraft, wo man das Kraftgefühl hat. Kraftzgefühl gilt als Beweis von Kraft. Nach diesem Besweis wandelt sich die Reizempfindung in Lust: — also: alle Eigenschaften eines Dinges sind in Wahrheit Reize in uns, welche theils das Kraftgesühl mehren, theils es vermindern: jedes Ding ist eine Summe von Urtheilen (Befürchtungen, Hoffnungen, einiges flößt Vertrauen ein, anderes nicht). Ie mehr wir nun die Physik kennen, um so weniger phantastisch wird diese Summe von Urtheilen (die falschen Subsummirungen fallen weg, zum Beispiel: alles, was schwarz ist, ist gefährlich). — Zuletzt begreifen wir: ein Ding ist eine Summe von Erregungen in uns: weil wir aber nichts Festes sind, ist ein Ding auch keine feste Summe. Und je mehr wir Festigkeit in die Dinge zu legen wissen. —

#### 74.

Unsere Sinnenwelt ist gar nicht wirklich vorhanden, sie widerspricht sich; sie ist ein Trug der Sinne. Aber was sind dann die Sinne? Die Ursachen des Betrugs müssen real sein. Aber wir wissen von den Sinnen nur durch die Sinne, und das gehört mithin in die Welt des Truges. Somit trügt etwas, was wir nicht kennen, und sein erster Trug sind die Sinne. Unsere Vielheit gehört dazu: aber wie könnten wir Trugbilder zum Wissen um den Trug kommen? Wie könnte ein Traumbild wissen, daß es zum Traume gehöre? — Wir müssen solglich auch das sein, was trügt: das heißt wir müssen solglich auch real sein, und zwar nuß dorther unser Bewustsein stammen, daß die Welt ein Trug ist, im rein Logischen: dies sind wir selber irgendwie. Also, wie kann das Wahre, Wahrhafte, die Ursache der Trugwelt sein? —

Es muß sie nöthig haben: vielleicht ift das Wahre gequalt wie ein Rünftler und sucht eine Erlösung in luftvollen Vorstellungen und Bildern, eine Abziehung, — die Wahrheit ist vielleicht der Schmerz, und der Schein ist eine Milderung, der Wechsel ist das Sichherumwerfen bes schwer Leidenden, der eine bessere Lage sucht. Bielleicht aber auch ift das Wahre voller Luft und ftrömt über in Phantasieen wie ein Künftler (Geburt der Tragodie). Die Welt ein äfthetisches Phänomen, eine Reihe von Buftanden am erkennenden Subjeft: eine Phantasmagorie nach dem Gesetze der Causalität. Dak der intellektuelle Prozes erst am Thierreich hervortritt, und ohne Thier keine Welt da sein konnte, gehört mit hinein in jenes Theaterspiel, das das Subjekt sich felber spielt: es ift ein Wahn. Die Geschichte ift eine Vermeintlichkeit — nichts mehr; die Causalität das Mittel, um tief zu träumen, bas Kunststück, um über die Illusion sich zu täuschen, der feinste Apparat des artistischen Betruges.

#### 75.

Eine Welt ohne Subjekt — kann man sie denken? Aber man denke sich jest alles Leben auf einmal versnichtet, warum könnte nicht alles andere ruhig weiter sich bewegen und genau so sein, wie wir es jest sehen? Ich meine nicht, daß es so sein würde, aber ich sehen nicht ein, warum man es sich nicht denken könnte. Gessett, die Farben seien subjektiv — nichts sagt uns, daß sie nicht objektiv zu denken wären. Die Möglichkeit, daß die Welt der ähnlich ist, die uns ersscheint, ist gar nicht damit beseitigt, daß wir die subsjektiven Faktoren erkennen.

Das Subjekt wegdenken — das heißt sich die Welt ohne Subjekt vorstellen wollen — ist ein Widerspruch: ohne Vorstellung vorstellen! Vielleicht giebt es hundertstausend subjektive Vorstellungen. Unsere menschliche wegdenken — da bleibt die der Ameise übrig. Und dächte man sich alles Leben fort und nur die Ameise übrig: hienge wirklich an ihr das Dasein? Ja, der Werth des Daseins hängt an den empfindenden Wesen. Und für die Menschen ist Dasein und werthvolles Dasein oft ein und dasselbe.

#### 76.

Das Subjektgefühl wächst in dem Maaße, als wir mit dem Gedächtniß und der Phantasie die Welt der gleichen Dinge bauen. Wir dichten uns selber als Einheit in dieser selbstgeschaffenen Bilderwelt, das Bleibende in dem Wechsel. Aber es ist ein Irrthum: wir setzen Zeichen und Zeichen als gleich und Zustände als Zustände.

# 77.

Unser Bewußtsein hinkt nach und bevbachtet wenig auf einmal und während dem pausirt es für anderes. Diese Unwollkommenheit ist wohl die Quelle, daß wir an Dinge glauben und im Werden etwas Bleibendes ansnehmen: ebenso daß wir an ein Ich glauben. Liefe das Wissen so schnell wie die Entwickelung und so stätig, so würde an kein "Ich" gedacht.

# c) Trieb nach Wahrheit, Skepsis.

#### 78.

Die Übung mehrere Eigenschaften an einem Dinge anzuerkennen, abseits von unserem Affekt, constituirt

eine Reihe von festen Dingen, die immer größer wird, und immer seiner. Diese Übung bildet ein Bedürfniß: nach Erkenntniß der Dinge in ihrer Vielheit: Basis des intellektuellen Triebes.

#### 79.

Der gute Gedanke ift nur eine Ausnahme, die meisten originellen Gedanken sind Narrheiten. wohnten Gedanken find deshalb fo hoch geachtet, ja zur Pflicht gemacht, weil sie eine Art Bewährung haben; mit ihnen ift der Mensch nicht zu Grunde gegangen. Das "nicht zu Grunde gehen" gilt als der Beweiß für die Wahrheit eines Gedankens. Wahr heißt: "für die Existenz des Menschen zweckmäßig". Da wir aber die Existenzbedingungen des Menschen sehr ungenau kennen, so ift, streng genommen, auch die Entscheidung über wahr und unwahr nur auf den Erfolg zu gründen. Woran ich zu Grunde gehe, das ist für mich nicht wahr, das heißt es ist eine falsche Relation meines Wesens zu anderen Dingen. Denn es aiebt nur individuelle Wahrheiten, - eine absolute Relation ist Unsinn. Die Art zu denken, die Anspamming und Häufigkeit, die Gegenstände, das Nichtsehenkönnen, Nichtfühlen vieler Dinge, alles ist eigentlich eine Bedinaung unferer Eriftenz. Jeder Fehler ist ihr schädlich. Meistens also machen wir Fehler, meistens sind wir fortwährend irgendwie frank durch unser Denken. wir können ja nur experimentiren, und das ganz indivibuell uns Nothwendige im Erfennen ift die Ausnahme.

80.

Kaum spricht man von den "nicht absoluten Wahrs heiten", so begehren alle Schwärmer wieder Eintritt ober

vielmehr: die gutmüthigen Seelen stellen sich an's Thor und glauben allen aufmachen zu dürfen: als ob der Irrthum jest nicht mehr Irrthum sei! Was widerlegt ist, ist ausgeschlossen!!

#### 81.

Der Zweifel, was das Wirkliche ist, macht nicht gegen die Phantasmen geneigter: sondern zerstört allmählich den guten Willen, der zur Ausdichtung eines Phantasmas gehört.

#### 82.

Bum Beweise bafür, daß ein Steptifer mitunter sehr ausgelassener Schwärmerei bedarf, um dann wieder befänftigt in's Land des "Bielleicht und Bielleicht-auchnicht" zurückzutehren: will ich erzählen, welche Säte mir jüngst meine schwärmenden Tauben aus den Wolken heimgebracht haben. Erstens: die gewöhnlichste Form des Wiffens ist die ohne Bewußtheit. Bewußtheit ist Wiffen um ein Wiffen. Empfindung und Bewußtheit haben alles Wesentliche gemeinsam und mögen daffelbe fein. Die erste Entstehung einer Empfindung ist die Entstehung eines Wissens um ein Wissen: ein Vorgang, der nichts Schwieriges und Geheimnisvolles enthält, da er dem Wissen nur eine Veränderung der Richtung giebt, — und dazu reichen zufällige An= stöße aus, die man vielleicht errathen kann. Bevor es Empfindung gab, gab es längst — nämlich immer — Wissen: Wiedererkennen und Schließen als seine Funttionen. Das Wissen ist die Eigenschaft aller treibenden Rräfte. — es fommt auf eins hinaus, zu sagen, es sei

die Sigenschaft der Materie, vorausgesett, daß man weiß, was Materic ist: die treibende Kraft als das Vorurtheil unserer Sinne gedacht: so daß Kraft und Materie eins find, entweder als ein An fich bezeichnet oder, nach der Melation zu unseren Sinnen, als Grenze unseres Empfindens für die Kraft bezeichnet. Die treibenden Aräfte sind nichts Lettes und der Analyse schlechthin Widerstrebendes, wie Schopenhauer meinte, der sie als den "Willen" verstand: wir können in ihnen noch das Wissen begrifflich absondern als ihre Eigenschaft: ohne Wiedererkennen und Schlichen giebt es keinen Trieb, fein Treiben und Wollen. Der Intellekt (und nicht die Empfindung) ist "bem Wesen ber Dinge" eingeboren; Empfindung ist ein Zufall in der Geschichte seiner Richtungen und nichts an fich Neues. Um Die ersten Gabe der Mechanik zu verstehen, muß man den treibenden Aräften ein Wiedererkennen und Schließen geben aber keine Bewustheit darum, keine Empfindung. Das Wiedererkennen und Schließen aber setzt Mehrheit, aber Einartigkeit von Kräften voraus, mindestens Zweiheit. Der Frrthum im Wiedererkennen und Schließen ift erft möglich, seit es Empfindung giebt. — So! Run fliegt zurück, ihr Tauben, und gebt den Wolken, was der Wolfen ist!

83.

Die Skepsis hat ihre Parallele: "lieber hungern als etwas Ekelhaftes essen!" Die Ansichten der Autoritäten sind uns ekelhaft geworden, — lieber verhungern! Dies ist eine seltene Passion: die Skepsis ist eine Passion.

# 2. Metaphysik.

84.

Ein Reich gang unmenschlicher Necessität enthüllt fich immer mehr! Endlich lachen wir felber mit, zu sehen, wie wir ehemals mit unseren Trieben und Triebehen das zu ersegen und verstehen meinten, mit Neigung und Haff, Wille oder Bweck u. f. w. Die Welt als eine Menschen-Welt ist uns ein Gelächter geworden: wie die Aftrologie. Unsere Stellung zu dieser Welt möglichst pathetisch einzunehmen, war das Bestreben aller Philosophen: die Idealisten zuletzt wußten uns zur Haupt= fache zu machen und die Welt zu einer Art Erzeugniß von und: als ob der Spiegel sagte: "ohne mich ist nichts, ich bin der Urheber". Zuletzt find wir felber in bas ungeheuere Suftem eingeflochten und bewegen uns in ihm: immer aber bleibt uns noch genug des Unerkannten an uns, und das bleibt der Tummelplat unferes Hochmuthes. Ja, nachdem wir so viel von der Bosition des Menschen in der Welt preisgegeben, findet auf dieser letten Stätte ein Kampf um die "höchsten Rechte der Menschheit", einer um Leben und Tod statt. Es ift der ganze Stolz, und alle Triebe dienen ihm dabei! Der höhere Werth der Moralität wird fühn dem ganzen Weltgesetz entgegengesetz, und menschliche Ziele als Ziel der Welt gesetzt. Mit "gut" und "schön" und "wahr" meint man die Ausnahmestellung, seine Göttlichkeit bewiesen zu haben: die Wissenschaft im Dienste der alten Triebe fämpft und vertheidigt den Gott im Menschen, nachdem sie ihn sonst hat fahren laffen — den freien Gott.

Was Dasein hat, kann nicht zum Dasein wollen; was kein Dasein hat, kann es auch nicht. Also giebt es keinen "Willen zum Dasein". Es ist dies eine schlechte und widersinnige Wörterzusammenstellung. Wohl wäre zu verstehen: "Wille zu einem längeren oder höheren oder anderen Dasein". — Wille ist die Vorstellung eines werthgeschätzten Gegenstandes, verbunden mit der Erswartung, daß wir uns seiner bemächtigen werden.

# III.

# Moral.

# 1. Moralwiffenschaft.

86.

In England meint man Wunder, wie freisinnig die höchste Nüchternheit in Sachen der Moral mache: Spencer, Stuart Mill. Aber schließlich thut man nichts als seine moralischen Empfindungen zu formuliren. Es erfordert etwas ganz anderes: wirklich anderes einmal empfinden zu können und Besonnenheit hinterher zu haben, um dies zu analysiren! Also neue innere Erlebnisse, meine werthen Moralisten!

87.

Die Moralisten nahmen die vom Bolke verehrte Moral als heilig und wahr und suchten sie nur zu systematisiren, das heißt sie hiengen ihr das Kleid der Wissenschaft um. Den Ursprung zu untersuchen hat kein Moralist gewagt: der rührte an Gott und dessen Boten! Man nahm an, daß die Moral im Munde des Bolks entstellt lebe, daß es ihrer "Reinigung" bedürse. —

88.

Allen moralischen Systemen, welche befehlen, wie man handeln solle, fehlte die Kenntniß, wie man handelt — aber alle meinten sie zu haben, wie jeder Wensch es meint.

In der Moral ist selbst die Periode der Hypothesen noch nicht dagewesen: sie ist jetzt gut zu heißen; der Umfang der Möglichkeiten, aus denen die Moralität ihre Entstehung haben könnte, ist jetzt durch Phantasie zu erschöpfen. Ich mache den Ansang; sehr skeptisch!

90.

Dieselbe Unsicherheit und Stepsis, die der Schiffer in Betreff seiner Fahrt hat, ob sie gelingt, zur rechten Zeit unternommen, müssen wir in Betreff aller Pflichten haben. Ich din nicht absolut verpflichtet, so leicht ist es mir nicht gemacht. Bir experimentiren mit unseren Tugenden und guten Handlungen und wissen nicht sicher, daß es die nothwendigen sind, in Hinsicht auf das Ziel. Bir müssen den Zweisel aufrichten und alle moralischen Borschriften auzweiseln. Überdies sind sie so grob, daß keine wirkliche Handlung einer solchen Vorschrift entspricht: das Wirkliche ist viel complicirter.

91.

Zuerst lernt man nicht Einsichten in die Dinge und Menschen, sondern Werthurtheile über die Dinge und Menschen; diese verhindern den Zugang zur wirklichen Erkenntniß. Man müßte durch eine radikale Skepsis des Werthes erst einmal alle Werthurtheile umwerfen, um freie Bahn zu haben.

92.

Die Werthschätzungen auf unrichtiger Grundlage führen einen Bernichtungstrieg gegen einander, aber

vielleicht arbeiten alle zusammen doch daran, gewisse Grundimaginationen zu stärken. Deshalb darf man sie sich nicht selber überlassen, sondern muß sie angreisen. — Die Aktion, in welche sie den Menschen ziehen, hilft dazu, falsche Maaßtäbe immer wieder zu erzeugen — es wird der Teusel an die Wand gemalt, und zuletzt wird man von der gleichen Empfindung beherrscht, wie die, welche man bekämpst. Also: man soll nicht viel gegen sie kämpsen!

# 2. Berhältniß höherer und niederer Culturen zur Moral.

93.

Bevor wir die physiologischen Zustände physiologisch verstehen sernten, meinten die Menschen mit moralischen Zuständen zu thun zu haben. Folglich hat sich das Bereich des Moralischen außerordentlich verkleinert — und wird sortwährend noch kleiner: ganz so wie die Religion im Leben der Alten umfänglicher war als im Leben des katholischen Christen, und wie wiederum der Protestant den Umfang der Religion noch einmal verskleinert hat.

94.

Die moralischen Vorschriften werden in gebildeten Zeiten immer unbestimmter, wie auch die Gottesvorstelsung immer blasser wird. Es wird der Moral immer mehr Gebiet entrissen (überall wo der Erfolg controlirbar wird und Erfenntniß eintritt, hört der moralische Maaßstab auf). Da flüchtet die Moral in's "Ideal" u. s. w.

Wir verchren, wo wir nicht begreifen, zum Beispiel bei alten Sitten, bei Worten, die mit seierlichem Tone gesprochen werden u. s. w. Aber wir sollten unser Urstheil zurückhalten, wo wir nicht begreifen, damit der aufgethürmten Verehrung ohne Kern nicht noch mehr auf Erden werde: sieht doch unsere geistige Welt noch sehr ägyptisch auß, Wiste und ungeheure Phramiden darin — und in den Phramiden, meist unzugänglich, ein erbärmlicher Leichnam.

96.

Soll man denn in der Welt leben, als habe man die Gebote einer höheren Geisterwelt hier durchzuführen und nichts anderes zu thun? Dies könnte geschehen aus Interesse oder aus Sitelkeit oder aus einem Gesühl der Macht (aus der Überzeugung, man gehöre zu dieser Geisterwelt und führe seine eigenen Bedürfnisse durch). Wenn man aber nicht mehr glaubt? Dann leitet uns unser Interesse, unsere Sitelkeit, unser Gesühl der Macht direkt im Handeln, nicht mehr indirekt. Denn alle alten Moralen, so heilig sie empfunden werden mögen, sind aus niederer Erkenntniß entsprungen, sie dürfen nicht mehr herrschen.

97.

Es vollzieht sich eine Reduktion des Gefühls von Moral: alle Faktoren dieses Gefühls, welche aus Einsbildungen stammen, aus Berehrungen, wo nichts zu versehren war, aus Anhäufung der Achtung, weil die Kritik gegen das Geachtete sehlte, aus der nachbarlichen Dämmerung der Religion — alles dies wird allmählich

subtrahirt werden, und das Resultat wird sein, daß die Berbindlichkeit der Moral für die Thörichten abnimmt. Daraus ergiebt sich die Aufgabe, mit allen Kräften darnach zu streben, daß die Thörichten abnehmen.

#### 98.

Die moralischen Vorurtheile sind immer noch unentbehrlich: es ist zu bedauern, daß man sie noch nicht entbehren sam; denn die Kräftigung, die sie geben, unterhält die Schwäche und Unkraft, gegen welche sie als Medizin eingenommen werden, am sichersten.

### 99.

Wer sich jest auf die Sitte beruft als den Grund seiner Handlungsweise, sagt beinahe: ich bin abergläubisch, oder: ich bin tolerant — aber ehemals hieß es: ich bin klug und gut.

#### 100.

Hier wird eine Handlung geschätzt, weil sie dem Handelnden schwer fällt, dort eine andere, weil sie ihm leicht fällt, dort eine, weil sie selten ist, dort eine, weil sie nach der Regel ist, dort eine, weil der Benrtheilende sie bei sich für unmöglich hält, dort eine, weil der Benrtheilende sie überhaupt für unmöglich hält (ein Bunder), dort eine, weil sie süberhaupt für unmöglich hält (ein Bunder), dort eine, weil sie seine Rücksicht auf Nutzen zeigt, dort eine, weil sie Mensch so sür sein bestes Heil sorgt, dort eine, weil er nicht dabei sür sich sorgt, dort, weil sie Pflicht ist, dort, weil sie Neigung gethan wird, dort, weil sie Instinkt ist, dort, weil sie hellste Bernunst ist — und alles das heißt man gelegentlich

sittlich! Man handhabt jest die Maaßstäbe der versschiedensten Culturen zugleich und vermag durch diese beinahe jedes Ding als sittlich oder als unsittlich abzuschäßen, wie man eben will, das heißt je nach unserem guten oder bösen Willen gegen die Mitmenschen oder gegen uns selbst. Die Moral ist jest die große Topit des Lobens und Tadelns. Aber warum immer loben und tadeln? Könnte man sich dessen entschlagen, so hätte man auch die große Topit nicht mehr nöthig.

#### 101.

Es giebt so viese Morasen jett: der Einzelne wählt unwillkürlich die, welche ihm am nützlichsten ist (er hat nämlich Furcht vor sich selber), das heißt er muß den Irrthum umarmen, im Grade darnach, daß er ein gefährliches Thier ist. — Chemals, wo die Leute einer Rasse gleich waren, genügte auch eine Moras.

#### 102.

Jetzt sind die Menschen sich sehr ungleich! Es giebt mehr Individuen als je, man lasse sich nicht täuschen! Nur so malerisch und grob sichtbar sind sie nicht, wie früher.

## 103.

Da es mehr als je individuelle Maaßstäbe giebt, so ist wohl auch die Ungerechtigkeit größer als je. — Der historische Sinn eine moralische Gegenkraft. Das Wehethun durch Urtheile ist jett die größte Bestialität, die noch existirt. Es giebt keine allgemeine Moral mehr, wenigstens wird sie immer schwächer, ebenso der Glaube daran unter den Denkern.

Es giebt genug Menschen, welche ohne Moral leben, weil sie dieselbe nicht mehr nöthig haben (wie solche, die ohne Arzt, Medizin, peinliche Prozeduren leben, weil sie gesund sind und entsprechende Gewohnheiten haben).

Moralisch bewußt leben — sest Fehlerhaftigkeit voraus und deren Druck und Folgen, das heißt wir haben unsere Existenzbedingungen noch nicht gefunden

und suchen sie noch.

Für das Individuum, so weit es kein Denker ist, hat Moral ein begrenztes Interesse: so lange es ihm nicht wohl, nicht regelmäßig zu Muthe ist, denkt er nach über die Ursachen und sucht moralische, da andere ihm als Schlechtgelehrten unbekannt sind. Die Fehler seiner Constitution, seines Charakters in die Moralität schieden, an seiner Krankheit schuld sein wollen — ist moralisch!

# 105.

Da die moralischen Urtheile und Gefühle sehr viel Elend gebracht haben, namentlich die Gewissensdisse, so ist zu fragen: ist dies durch ein größeres Gut aufgewogen? "Die Menschheit existirt durch sie." Zweiselhaft: die thie-rischen Gattungen existiren ohne sie. Viele Stämme haben gegen ihre Nachbarn wegen der moralischen Unterschiede solche Vernichtungswuth —

# 106.

Hat die Moral den Menschen wirklich mehr Glück oder Unglück gegeben? Und selbst, wenn man an Stelle von Glück "mehr Schmerzlosigkeit und geringere Schmerzen" setzt, kann man noch zweiselhaft bleiben; sie ist das Erzeugniß jener Zeiten, wo dem Anderen mit That und Urtheil wehe zu thun, eine viel größere Befriedigung brachte, als ihm eben damit wohl zu thun: die Zeit, wo man an böse Gottheiten glaubte. Die Freude an dem Wehethun durch moralische Urtheile stärfte immer den Hang zu schädlichen und grausamen Handlungen und wurde so selber die Veranlassung größeren Wehes, als das moralische Urtheil zu thun vermag.

#### 107.

Inwiefern hat die Moral schädlich gewirft? Insofern sie den Körper verachtete, im Astetismus der Pflicht, des Muthes, des Fleißes, der Trene u. f. w., namentlich in jenem mit Religion verquickten Kanon, daß Sich=Freuden=bereiten der Gottheit unangenehm, Sich=Leiden bereiten ihr angenehm fei. Man lehrte zu leiden, man rieth ab sich zu freuen — in allen Moralen (die des Epikur ausgenommen); das heißt: die Moral war bisher ein Mittel, die physiologische Grundlage des Menschen in ihrer Entwickelung zu stören; an der Schwäche der Moral lag es, daß fie diese Grundlage nicht zerstört hat; sie war ein furchtbarer Würfel im arofien Bürfelsviel. — Wir muffen das Bewiffen ver-Ternen, wie wir es gelernt haben. — Im Ganzen war die große erhaltende Kraft, welche gegen die Moral das Übergewicht behauptete, das, was sie das "Bose" nannten, das Streben des Individuums, sich ohne Rücksicht auf Lehren selbst zu behaupten, sich wohl zu fühlen, sein Bergnügen zu suchen, die näheren Bedürfnisse den entfernteren unterzuordnen, während die Moral diese nicht nur als höhere und niedere Bedürfnisse unterscheidet, sondern die ersteren verachten und oft verdammen lehrt (die sogenannten sinnlichen Freuden).

# 3. Physische und psychische Faktoren als Grundlagen ber Moral.

#### 108.

Die sämmtlichen moralischen Qualitäten bei jedem Menschen in verschiedenen Berhältnissen: es sind Ramen für unbekannte constitutive Berhältnisse der physischen Faktoren.

# 109.

Alle Triebe ursprünglich relativ zweckmäßig in ihrer Wirkung ("gut" und "boje"). Moral entsteht, a) wenn ein Trieb über andere dominirt, zum Beispiel Furcht vor einem Gewaltigen oder Trieb zum geselligen Leben. Da müssen schwächere Triebe gespürt, aber nicht befriedigt werden. Die Antworten auf das hier entstehende Warum? find so roh und falsch wie möglich, aber sie sind Anfang moralischer Urtheile, einen Werthunterschied Handlungen zwischen nöthig, zulässig, unzulässig festsekend. Einen Trieb haben und vor seiner Befriedigung Abschen empfinden ift das "fittliche" Phänomen. Oder zum Beispiel die Liebe zu den Jungen, zum Eigenthum, derentwegen man selber hungert, sich Gefahren aussetzt. Junge und Gigenthum sind etwas so Angenehmes: aber wenn man Gründe wollte, so genügte dies nicht zu sagen: "sie sind angenehm", — die Bernunft der Moral ift das Bemühen, die Instinkte zu übersehen und uns den Schein zu geben, als ob wir nach Zwecken handelten, also unser Bestes wollten. Thatsächlich ist das Angenehme meistens unser Bestes, aber bies Beste vermochte man nicht zu erfassen, dazu hatte man die Rennt= nisse der Natur und des Menschen nicht. Man construirte

ein Bestes nach seiner Annahme über Natur und Mensch. Dazu gehört zum Beispiel das Heil der Seele. Oder die Ehre. Oder die Gebote eines Gottes. Der Mensch affestirt, überall nach Zwecken zu handeln — diese große Komödie geht durch, er thut "verantwortlich". Aber zu den Motiven der Instinkte kommen die Zweckbegriffe hinzu und hinterdrein und treffen fast nie den bewegensden Punkt. Die menschliche Maschine würde fast stille stehen, falls sie einmal nur von den vermeintlichen Motiven geleitet werden sollte. Auch jest noch ist die Täuschung sehr groß.

#### 110.

Der Intellekt ist das Werkzeug unserer Triebe und nichts mehr, er wird nie frei. Er schärft sich im Kampf der verschiedenen Triebe, und verseinert die Thätigkeit jedes einzelnen Triebes dadurch. In unserer größten Gerechtigkeit und Redlichkeit ist der Wille nach Macht, nach Unsehlbarkeit unserer Person: Stepsis ist nur in Hinsicht auf alle Autorität, wir wollen nicht düpirt sein, auch nicht von unseren Trieben! Aber was eigentlich will denn da nicht? Ein Trieb gewiß!

# 111.

Es ift nicht möglich, außer der Moral zu leben: aber für den Erkennenden ist die Moral unmöglich, Moral als ein Regulativ im Verhalten der Triebe zu einander. Aber woher soll das kommen! Es kann zusletzt doch nur von einem Triebe inspirirt sein, der die Oberhand hat! Und wer kann dies entdecken! (Stolz u. s. w.) Aus der erkannten Natur können wir keinen Antrieb nehmen.

Wenn wir nicht mehr moralisch loben und tadeln wollen, so werden die Triebe nicht weiter entwickelt?

#### 113.

Unsere moralischen Triebe drängen den Intellekt, sie zu vertheidigen und absolut zu nehmen, oder sie neu zu begründen. Unsere Selbsterhaltungstriebe treiben den Intellekt, die Moral als relativ oder nichtig zu beweisen. Es ist ein Kampf der Triebe — im Intellekt abgespielt. Der Trieb der Redlichkeit tritt dazwischen, — nebst den Trieben nach Ausopferung, Stolz, Verachtung: ich.

#### 114.

In Bezug auf den stärksten Trieb, der zuletzt unsere Moralität regulirt, mussen wir die Frage: warum? lassen.

# 115.

Die bösen Triebe sind durchaus nicht unangenehm, sondern böse und gute sind angenehm. Sie werden unangenehm nur: erstens durch das übermaaß und zweitens in ihrem Gehemmtsein durch andere Triebe. Beherrscht uns zum Beispiel die Meinung von der Schändslichseit der Wollust oder die von den bösen Folgen im Ienseits, so wird dem Triebe etwas Unangenehmes beisgemischt, ja er kann wie etwas rein Efelhaftes empfunden werden. Ebenso kann der Hang zum Mitseid als erbärmsliche Schwäche und als unangenehm empfunden werden. Das Denken, maaßlos, wirtt als Schmerz, selbst beim Enthusiasten des Denkens. Das Übermaaß ist eine erzwungene Äußerung des Triebes, das heißt die

Hemmung des vergehenwollenden (müden) Triebes, — also auch Hemmung der Entwickelung. Alle Entwickelung lustvoll.

# 116.

Man wird von seinen Meinungen über die Leiden= schaften mehr gegnält, als von den Leidenschaften selber. - Wo die Menschen nicht den Zweck eines Triebes als nothwendig zur Erhaltung mit Händen greifen, wie beim Roth= und Urinlassen, Rahrungnehmen u. s. w., da glauben fie ihn als überfluffig beseitigen zu können, zum Beispiel den Trieb zu neiden, zu hassen, zu fürchten. Und das Nicht-loswerden-können betrachten sie als ein Unrecht, mindestens Unglück: während man so bei Hunger und Durft nicht benft. Er foll uns nicht beherrschen, aber wir wollen ihn als nothwendig begreifen und seine Araft zu unserem Nuten beherrschen. Dazu ist nöthig, daß wir ihn nicht in seiner ganzen, vollen Rraft er= halten, wie einen Bach, der Mühlen treiben soll. ihn nicht ganz kennt, über den fällt er her, wie nach der Winterzeit ein Gebirasbach zerstörend herunterkommt.

# 117.

Nothwendigkeit, eine wachsende, füllende Erregung durch eine ausleerende Erregung (Wuth auslassen, Rachegedanken u. s. w.) auszulösen. Beispiel: der Kopffranke, der ein lautes Fest in der Nähe hat und endlich, weil der Schmerz zu groß ist, seine Gedanken auf einen Feind richtet und ihm im Geiste wehe thut: oder auch mit Fäusten sich selber schlägt. Hier ist etwas Unsmoralisches das physisch gebotene Heilmittel gegen Wahnsinn: ein Beispiel, wie die unmoralischen

Haublungen den Werth von Gesundheitsfaktoren haben.

#### 118.

Das vollkommene Wissen hätte den Begriff "Freiheit" nicht entstehen lassen und so die moralische Abschäßung der Thaten verhindert. Wenn es keine unmoralischen Thaten gäbe, so gäbe es keine Moral.

#### 119.

Was ist denn nun der wirkliche Unterschied des Guten und Schlechten in Bezug auf ihre gemeinsamen Triebe? Der Schlechte sühlt sein Urtheil über gut und böse als dasselbe wie das seiner Umgebung und thut das Böse, indem er Scham vor dem Urtheil anderer und vor sich selber hat — Widerspruch im Wissen und Thun. Oder er stellt sich gut, um diese Vortheile zu haben und im Geheimen die Vortheile des Vösen. — Dies ist alles nichts! Was macht sein Nervensystem anders, daß er diesen Widerspruch erträgt oder aufsucht?

# 120.

Die Unterscheidung von höher und niedriger in Bezug auf den Körper und die Organe ist nicht die Unterscheidung der Wissenschaft! Sondern je weniger wir etwas von der Thätigseit eines Organs sehen, um so höher stellen wir es. Oder riechen! Oder fühlen! Der Ekel entscheidet über hoch und niedrig! Nicht der Werth! Hier ist ein Anfang der moralischen Unterscheidungen gefunden!

Bereiterung, Gährung und Ausscheidung — ekelhaft und abstoßend — die Empfindungen haben durch eine Symbolik auch Menschen und Handlungen erstegt. So entstand der Begriff "niedrig", das heißt ekelshaft — moralischer Grundstock!

Dann wird das Leichte verachtet — wiederum ein Anlaß, höher und niedriger zu unterscheiden! Das Starke und das Schwache sodam — das Plögliche und das Allkägliche n. s. w. Das Thierische n. s. w. Bei allen diesen Unterscheidungen der Empfindung in Bezug auf Handlungen ist die wirkliche Relevanz auf Erhaltung des Lebens, die strenge Causalität ganz außer Acht geblieben: also die wirkliche Bedeutung einer Hand lung! Sondern nach nebensächlichen Gesichtspunkten ("angenehm" in verschiedenen Arten) —

# 122.

Da seit uralters moralische Urtheile gefällt worden sind (als Irrthümer über Handlungen), so haben sich baraus jedenfalls moralische Empfindungen, Neisgungen, Abneigungen gebildet. Also diese sind wirklich. Aber wie verhalten sie sich zu der Wirklich. Aber wie verhalten sie sich zu der Wirklichkeit der Handlungen, über welche die moralischen Urtheile irrthümlich gefällt werden? — Die Handlungen, über welche bei den Menschen zuerst moralische Urtheile gebildet wurden, sind die, welche sich alle bei den Thieren sinden: deren Motive somit nicht erst zu schaffen waren. Man wähnte, diese Handlungen zu verstehen, moralische Urtheile sind "Erklärungen ders

selben nach Zwecken", ein Ansatz der Wissenschaft. Indem man sie benannte (bös, gut, gerecht u. s. w.), zweiselte man nicht, sie durch und durch zu verstehen. Sokrates gerieth erst in das Mißtrauen, ob er sie verstünde. Aber er zweiselte nicht, daß den Worten gut, bös u. s. w. etwas Wesentliches entspräche!

#### 123.

Wir glauben alle, in der Empfindung bes Neides, Haffes u. f. w. zu wissen, was Neid, Haß u. f. w. ist - ein Frethum! Chenfo im Denken: wir glauben zu wissen, was Denken ist. Aber wir erleben einige Symptome einer uns wesentlich unbefannten Krankheit und meinen, hierin eben bestehe die Krankheit. Mle moralischen Zustände bemessen und nennen wir nach dem, was wir dabei bewußt empfinden — und auch dies nicht fein, sondern gang grob. — Nun haben wir gelernt, daß wir das Wollen nach Zwecken fundamental misverstehen. Es ist also auch möglich, daß wir alle moralischen Affekte migverstehen, daß wir die Symptome schon falsch auslegen, nämlich nach den Vorurtheilen der Gesellschaft, welche ihren Nuken und Schaden im Auge hat.

# 124.

Die moralischen Urtheile sind Mittel, unsere Affekte auf eine intellektuellere Weise zu entladen, als dies durch Gebärden und Handlungen geschieht. Das Schimpswort ist besser als ein Faustschlag oder ein Anspeien; die Schmeichelei (Lob) besser als ein Streicheln oder Lecken (Kuß); der Fluch übergiebt einem Gotte oder Geiste die Rache, die das Thier selbst gegen seinen Feind ausübt.

Bermöge der moralischen Urtheile wird es dem Menschen leichter zu Muthe, sein Affekt wird entladen. Schon der Gebrauch von Formen der Vernunft bringt' eine gewisse Nerven- und Muskelbeschwichtigung mit sich. Das moralische Urtheil entsteht in jenen Zeiten, wo die Affekte als lästig und die Gebärden als eine zu grobe Erleichterung empfunden werden.

#### 125.

Die moralische Beurtheilung der Menschen und Dinge ist ein Trostmittel der Leidenden, Unterdrückten, innerslich Gequälten: eine Art Rachenehmen.

# 126.

Den moralischen und den religiösen Urtheilen ist gemeinsam: erftens ber Glaube, Die Erkenntnig ber menschlichen Natur und des menschlichen Inneren zu besigen; zweitens: beide leugnen es, nur einen lokalen und relativen Werth zu haben; wo sie auch nur erscheinen, so benehmen sie sich als absolute, allzeitlich gültige Urtheile; brittens: beide glauben an Zugänge zur Erkenntniß, welche verschieden von denen sind, die die Wiffenschaft fennt; viertens: beide imaginiren Wefen, die nicht eriftiren, die religiösen Urtheile Götter, die moralischen Urtheile gute und bose Menschen und der= aleichen; fünftens: beide haffen die Untersuchung und sprechen von Schamlosigkeit und Schlimmerem, wenn man fie nackt feben will; fechftens: fie find einander selber gemeinsam, sie haben sich mit einander verbunden, um sich zu stützen, und trennt man sie, so doch nie voll= ständig: die einen leben in den anderen weiter.

Wenn das Gute an sich gut wäre, so wäre es eine Beschränkung von Gottes Allmacht: er schafft alles, dies gebietet und jenes verbietet er dem Geschaffenen, die Kraft zu beiden hat er ihm gegeben. Wäre es an sich gut und böse, so hätte Gottes Gebot und Verbot keine Nothwendigkeit. Wäre das An-sich zu erkennen, so brauchte der Mensch Gott und Priester nicht. Folgelich dekretiren diese: die Moral ist nur von Gottes Besehl aus, nicht aus Nutzen und Nachtheil der Handlungen zu begreisen. Sie wehren diesen Standpunkt der Kritik der Handlungen ab.

#### 128.

Vorschriften, wie gehandelt werden soll, sind um so indiskutabler, je mehr die Einsicht der Handelnden unter der des Vorschreibenden steht. Da außer ihm niemand genau weiß, welche Folgen er von den Handlungen erwartet, so sind auch jene Folgen, welche sich that-sächlich aus den Vorschriften ergeben, indiskutabel. So stellt sich der religiöse Mensch zu Gottes Gebot, der moralische Mensch zum Sittengesetz — eine Erbschaft aus Zeiten, in denen es einen Häuptling und blind gehorchende Anhänger gab, welche in ihm ihre Vernunft sahen und ohne ihn keine hatten.

# 4. Die Sitte.

# 129.

Das allgemeine Gebot aller Sitten und Moralen heißt: denke nach und fürchte dich, beherrsche dich, verstelle dich.

Ein Mädchen, das ihre Jungfernschaft hingiebt, ohne daß der Mann feierlich vorher vor Zeugen geschworen hat, das ganze Leben nicht mehr von ihr zu laffen, gilt nicht nur für unklug: man nennt fie unfitt= lich. Sie folgte nicht der Sitte, fie war nicht nur unklug, sondern auch ungehorsam, denn sie wußte, was die Sitte gebietet. Wo die Sitte nicht so gebietet, wird das Betragen eines Mädchens in jenem Falle auch nicht als unsittlich bezeichnet; ja ce giebt Gegenden, wo es sitt= lich genannt wird, seine Jungfernschaft vor der Ghe zu verlieren. — Also den Ungehorsam trifft der Kern des Vorwurfs: dieser ist unsittlich. Ist dies genug? Ein solches Mädchen gilt als verächtlich — aber welche Art des Ungehorsams ist es, die man verachtet? (Die Unflugheit verachtet man nicht). Man sagt von ihr: sie konnte sich nicht beherrschen, deshalb war sie ungehor= sam gegen die Sitte; man verachtet also die Blindheit der Begierde, das Thier im Mädchen. Insofern sagt man auch: fie ist unkeusch - denn damit kann ja nicht gesaat sein, daß sie das thut, was die ehelich angetraute Gattin auch thut, und welche man deshalb doch nicht unkeusch nennt. — Die Sitte fordert denmach, daß die Unluft bes unbefriedigten Bedürfnisses ertragen werde, daß die Begierde warten könne. Unsittlich heißt alfo hier, eine Unluft trot des Gedankens an die vorschriftengebende Macht nicht ertragen fonnen. Es foll ein Gefühl burch einen Gedanten niedergerungen werben, genauer: burch ben Gebanten ber Furcht (fei bies die Furcht vor der heiligen Sitte oder vor der Strafe und Schande, welche die Sitte androht). An sich ist es nun keineswegs schimpflich, sondern natürlich und billig,

daß ein Bedürfniß sofort befriedigt werde. Somit liegt das eigentlich Verächtliche in jenem Mädchen in der Schwäche ihrer Furcht. Sittlich sein heißt in hohem Grade der Furcht zugänglich sein. Furcht ist die Macht, von welcher das Gemeinwesen erhalten wird. — Erwägt man andererseits, daß jedes ursprüngliche Gemeinwesen in anderen Stücken auf's Höchste gerade die Furchtlosig= keit seiner Mitglieder nöthig hat, so ergiebt sich, daß, was im Kalle des Sittlichen schlechterdings gefürchtet werden foll, im höchften Grade furchtgebietend fein muß. Deshalb hat sich die Sitte überall als göttlichen Willen eingeführt und sich unter die Furchtbarkeit von Göttern und dämonischen Strafmitteln zuruckgezogen: fo daß unfittlich sein bedeutete: das unbegrenzt Furcht= bare nicht fürchten. — Von einem, der die Götter leug= nete, war man alles gewärtig; es war dadurch der fürchterlichste Mensch, den kein Gemeinwesen ertragen konnte, weil er die Wurzeln der Furcht ausriß, auf denen das Gemeinwesen gewachsen war. Man nahm an, daß in einem solchen Menschen die Begierde schrankenlos walte: man hielt jeden Menschen ohne diese Furcht für grenzenlos bose. — Nun geht aber völlige Kurchtlosig= keit auf einen Mangel an Phantasie zurück; der böse Mensch in diesem Sinne wird immer ein Mensch ohne Phantafie sein. Die Phantasie der Guten war eine Phantasie der Furcht, eine bose Phantasie — eine andere fannte man noch nicht. Die bose Phantafie follte die bose Begierde niederhalten, das war das alte Sittengeset; die beständige Herrschaft der Furcht über die Begierde machte den sittlichen Menschen aus. Daraus entsteht als Anzeichen des Sittlichen die Affetif: ertragen können, warten können, schweigen können, hungern können bas ift zum Beisviel die Moralität der Indianer. — Man leitete die verhältnigmäßige Sicherheit der Gemeinschaft von der Fähigkeit ab, sich oft und stark unangenehme Bilder vor die Seele zu stellen, vermöge deren man sich der sofortigen Befriedigung schmerzhafter Bedürfnisse enthalten fonnte. Es sind die Bilder der Strafen und der Schande, und zwar vor allem die unbestimmteren, unheimlicheren Strafen von Göttern und Geistern: während bei den Strafen der weltlichen Gerechtigkeit nicht zuerst an die abschreckende Wirkung gedacht werden darf (zu= nächst handelt es sich bei ihnen um Bußgelder, vermöge deren ein Schaden wieder aut gemacht werden foll). Selbst die Aussicht auf die schmerzhaftesten Strafen der weltlichen Gerechtigkeit, auf Tod mit Martern und der= gleichen, thut in wilderen Zeiten lange nicht die Wirkung, wie die Aussicht auf Götter- und Beifter-Strafen: man fürchtete damals den Tod viel weniger als heute, und war im Ertragen von Martern genbt und stolz. Um folcher Gründe willen sein Rachegelüst, sein Raubgelüst, seine Wolluft in Schranken zu halten, würde man kaum für männlich gehalten haben. Anders ist es, wenn mit Wahnfinn, Furien, Ausschlag, weißen Saaren, mit plotlichem Altwerden, mit nächtlichen Schrecken gedroht wird: die Drohung solcher Strafen wirkt. Rurz gesagt, die Furcht, auf der damals die Sittlichkeit ruhte, war die abergläubische Furcht: unsittlich sein hieß ohne abergläubische Kurcht sein. -- Je friedlicher der Buftand eines Gemeinwesens ift, je feiger seine Bürger werden, je weniger sie an das Ertragen von Schmerzen gewöhnt sind, um so mehr werden die weltlichen Strafen als Abschreckungsmittel schon genügen, um so schneller erweisen sich die religiösen Drohungen als überflüffig. Der Friede also verdrängt die Religion, die unbestimmten Ungstmittel der Phantasie werden nicht mehr nöthig,

denn die Angitlichkeit vor den bekannten Strafen des Staates und der bürgerlichen Achtung ist schon groß genug. In hoch cultivirten Völkern dürften endlich selbst die Strasen höchst überflüssige Schreckmittel werden; schon die Furcht vor Schande, das Erzittern der Eitelseit ist so beständig wirtsam, daß daranshin die unssittlichen Handlungen unterbleiben. — Die Verseinerung der Surchtsamseit zu. Icht ist die Furcht vor unangenehmen Empfindungen anderer Menschen fast die stärkste unserer unangenehmen Empfindungen. Man möchte gar zu gern so leben, daß man nichts mehr thue, als was anderen angenehme Empfindungen macht, und selber an nichts mehr Vergnügen habe, bei dem nicht diese Vedüngung mit erfüllt wird.

#### 131.

Der Mensch, erstaunlich furchtsam, versucht nur nothgedrungen etwas Neues. Gelingt es, so wiederholt er es, bis es eine Sitte wird, und spricht es heilig.

#### 132.

Das Regelmäßige in der Natur, das ift das Berechenbare, dem kann man sich fügen, so daß es unschädzlich oder gar nüßlich verläuft: so hat man überall, wo Regel waltet, an gute, wohlthätige Mächte geglaubt (durch eine Verwechselung). Das Böse, das ist das Unsberechenbare, zum Beispiel der Bliz. Der Meusch ist derechenbar auf Grund der Moral, insvsern gut, das fremde Volf unberechenbar, also böse; fremde Sitten werden als böse betrachtet. Die Übertragung dessen, was uns gut ist, auf das Objekt, das nun gut genannt wird. —

Was wir erwarten, das nennen wir recht und billig; was und verwundert, was und wunderbar vorkommt, das loben oder tadeln wir. Die erste Empfindung der Ber= wunderung ist die Furcht: Lob und Tadel ist ein Brodukt ber Furcht. Dagegen läßt das Rechte und Billige uns zufrieden, ist für die Empfindung neutral und entspricht der Gesundheit. — Das, was jeder von sich und anderen erwartet, in jeder Lage, also das Gewöhnliche einer aanzen Cultur, ist aber für eine andere Cultur nicht das Gewöhn= liche und erregt deren Berwunderung, erweckt Lob und Tadel, und wird also jedenfalls zu ftark empfunden. Die Gulturen verstehen das, was zur Gesundheit der anderen gehört, nicht. Das Erwartete, das Gewöhnliche, das Gefunde, das für die Empfindung Neutrale macht den größten Theil dessen aus, was eine Cultur ihre Sittlichkeit nemnt.

# 134.

Alle halten das für moralisch, was ihren Stand aufrecht erhält, die Mutter, was ihr Anschen mehrt, der Politiker, was seiner Partei nütt, der Künstler, was seinem Kunstwerke zur Verewigung verhilft: und der Grad von Geist und Kenntnissen entscheidet, wie weit einer dies Interesse treibt, ob er die Reform der ganzen Welt, ja selbst den Untergang derselben sür das sittliche Ziel erklärt, damit er so dem Interesse standes u. s. w. am höchsten nütze. Der Fürst, der Adlige haben eine Moral mit dem Volksmann, aber ihre Mittel nennen sie gegenseitig unsittlich. "Die Sittlichseit ist immer bei uns zu Hause"; es fragt sich, wie weit wir dies "bei uns" ausdehnen.

Der Werth einer Sache wird gesteigert, wenn die Verehrung sich anhäuft, das heißt, wenn man den Nußen einer Sache für das Individuum aus dem Auge verliert und in's Auge faßt, wie vielen Individuen sie schon genüßt hat (oder zu haben scheint). Man trant ihr jest mehr Kräfte zu. —

#### 136.

Die Handlungen der Gewohnheit hat man nur in Hinsicht auf ihren gemeinen Rutzen sittlich, also mit dem höchsten menschlichen Prädikat nennen können — in sich sind sie sehr arm und kast "untersthierisch."

#### 137.

Die moralischen Vorstellungen sind Genußmittel und Würzen, um derentwillen wir die nöthigen Handlungen leichter thun; ohne sie wären uns diese Handlungen widerlich oder langweilig.

# 5. Ethische Gesetze und Ideale.

a) Kritif absoluter Gesetze; der kategorische Imperativ, die Pflicht.

# 138.

Moralisch sein, das heißt ein Ziel setzen und daraus alle unsere Handlungen logisch beduziren. Aber unsere Natur hat weder dieß Ziel, noch hat sie diese selbe Logis! Deshalb läuft die Moral darauf hinaus, uns über die Natur zu täuschen, das heißt uns von ihr führen zu lassen und uns etwas dabei vorzureden, als ob wir sie führten.

Ist denn kein Ausweg! Nirgends ein Gesetz, welches wir nicht nur erkennen, sondern auch über uns erkennen!

#### 140.

Wenn wir uns von der unlösdaren Aufgabe der sittlichen Autonomie und der unhaltbaren Aufgabe der Sittlichkeit als allgemeinem Gesetze voll Ekel wegwenden, zur Erkenntniß der Natur: sofort empfängt uns das Problem der Pflicht wieder: unsere Stellung zu den Dingen ist eine moralische, wenn wir sie wirklich erstennen wollen: also eine unhaltbare auf die Dauer! Aber wir können uns lange Zeit darüber täuschen. Wir werden instinttiv uns von den höchsten Problemen abwenden, und uns dort aufhalten, wo die Täuschung einer morallosen Erkenntniß seicht ist (wir verwenden hier eine uns natürlich gewordene Moralität, als ob diese etwas Natürliches und Außermoralisches wäre!).

# 141.

Die Entstehung bes kategorischen Imperativs ist nichts Erhebliches. Gewiß wollen die Meisten einen unbedingten Besehl, ein unbedingtes Gebot lieber als etwas Bedingtes: das Unbedingte erlaubt ihnen, den Intellekt aus dem Spiele zu lassen, und ist ihrer Faulheit gemäßer; häusig entspricht es auch einem gewissen Hause zur Hartnäckigkeit und gefällt den Personen, welche sich ihres Charakters rühmen. Überhaupt gehört es in den Bereich des blinden, militärischen Gehorsams, zu welchem die Menschen durch ihre Fürsten gezüchtet

worden sind: sie glauben, daß es mehr Ordnung und Sicherheit giebt, wenn der Eine absolut herrscht, der Andere absolut gehorcht. So will man auch, daß der moralische Imperativ kategorisch sei, weil man meint, daß er so der Moralität am nüglichsten sei. Man will den kategorischen Imperativ: daß heißt es soll ein absoluter Herr durch den Willen vieler geschaffen werden, welche sich vor sich und vor einander sürchten: er soll eine moralische Diktatur ausüben. Hätte man jene Furcht nicht, so hätte man keinen solchen Herrn nöthig.

# 142.

"Pflicht" heißt: ein Ziel wollen, nicht um eines anderen willen, fondern um seiner selbst willen: also ein absolutes Ziel. Der kategorische Imperativ, ein Befehl ohne Bedingungen. Darauf gründete Kant eine Metaphysif: denn giebt es ein Ziel ohne Bedingung, so kann dies nur das Vollkommene oder das unendliche Gut sein: gäbe es noch etwas Vollkommeneres, oder ein höheres Gut, so wäre es nicht ein Ziel ohne Bedingung. Uso: eine metaphysische Annahme zu machen, wie Kant!

# 143.

Das Glück der Menschen, welche sich befehlen lassen (zumal Militärs, Beaute): keine völlige Berantwortung in Betreff der Richtung ihrer Thätigkeit, ein Leichtsinn und Harmlosigkeit, Forderung der strengen Pflichterfüllung (welches der schönere Name für Gehorsam ist, dessen Würde). Auch kluge Christen haben diesen Leichtsinn. Die Wissenschaft entlastet ebenso (Unverantwortlichkeit).

Entweder man gehorcht als Sflave und Schwacher, oder man befiehlt mit: letzteres der Answeg aller stotzen Naturen, welche jede Pflicht sich anslegen als Geset, das sie sich und den Anderen auferlegen: ob es gleich von außen her ihnen auferlegt wird. Dies ist die große Bornehmthuerei in der Moralität, — "ich soll, was ich will" ist die Formel.

#### 145.

Wer seinem höheren Selbst nicht angehört hat, sondern der Gesellschaft dient oder einem Amte oder seiner Familie, der spricht immer von "Pflichterfüllung"— damit sucht er sich zu beschwichtigen. Namentlich aber fordert er von anderen den Gehorsam gegen die bestehende Ordnung: er rechtsertigt sich, indem er Geswalt vermöge seiner Handlungsart ausübt.

#### 146.

"Arrangire dich so, daß du das größtmögliche Glück von deinen Eigenschaften hast" — das ist albern! Denn ohne allen Beschl: genan dies erreicht ein jeder, er mag leben, wie er will — nämlich nuß! Daß er Borschriften und Kenntnisse des Müßlichen erlangt, erwerben will, verlernt, abweist, das alles ist ein nothwendiges Wirken seiner Natur. Die Moral kann nichtsthun als Vilder des Wenschen aufzustellen wie die Kunst: vielleicht daß sie auf diesen und jenen wirken. Sie kann sie, streng genommen, nicht beweisen. "Höher" und "tieser" — das sind schon Allussionen unter dem Eindruck eines moralischen Musters.

Diese Bilder nämlich wirken als Reize, entzünden einen Trieb und verführen den Intellekt, ihm zu dienen. Nun ift unfer Intellett schon in einer bestimmten Sohe, ebenso unser Geschmack: also werden wir sehr viele Bilder abweisen, - sie ekeln uns an: in einem gegebenen Augenblicke unserer Kräfte können wir nicht anders als diese Bilder nachahmen. Dieser pinchologische Zwang erscheint uns oft als "Pflicht": das Gefühl der unbedingten Nothwendigkeit, der Ausdruck der Canfalität. Das innere "Müffen". Zum Beispiel in Hinsicht auf das Einmaleins, die Mechanik empfinden wir als Denker Pflicht, ebenso bei A == A: Menschen eines schlechten Intelletts fühlen hier den Zwang nicht. Natürlich ist dies subjeftive Gefühl des Awanges eben nur subjeftiv. Viele Personen haben in nichts ein solch strenges Gefühl. Alber der Efel, der uns befällt, beim Anblick der Maden, ift ein Zwang: einen folchen Zwang verschönern wir uns mit dem Worte Pflicht, wo wir genau wiffen, daß gegenstrebende Zwange da sind.

# b) Aritif unerfüllbarer Ideale.

# 147.

Wir müssen es dahin bringen, das Unmögliche, Unnatürliche, Gänzlich-Phantastische in dem Ideale Gottes, Christi und der christlichen Heiligen mit intellektuellem Ekel zu empfinden. Das Muster soll kein Phantasma sein!

#### 148.

Man nuß die Nothstände der Menschheit studiren, aber ihre Meinungen, wie dieselben zu lösen sind, noch mit hincinrechnen! —

Wenn man die Meinungen über die Mittel der Linsberung verändert, so verändert man die Bedürfnisse, den "Willen", das "Begehren" der Menschheit. Also: Bersänderung der Werthschätzung ist Veränderung des Willens. — Sollte es sich ergeben, daß die Menschheit am meisten an der Unersüllbarkeit ihres Willens leidet, so ist zu untersuchen, ob der essentielle Schmerz, mit anderen Mitteln gelindert, vielleicht gar nicht zu einem unerfüllsbaren Willen es kommen läßt: daß also die Ideale der Menschheit erfüllbar sind und eine andere Werthschätzung über alles Unerfüllbare aussennen muß.

#### 149.

Man glaubte, wenn man die Eigenschaften eines Dinges verallgemeinerte, auf seine Ursache zu kommen: und die allgemeinste Berallgemeinerung müßte die Ursache aller Dinge sein. So sollte die Bollkommensheit an sich existiren als Wesen, aus dem dann die Tugenden und die tugendhaften Menschen zu erklären sein.

# 150.

Die Griechen litten am meisten beim Anblick ber Häßlichkeit, die Juden bei dem der Sünde, die Franzosen beim Anblick des ungeschickten, geistarmen, brutalen Selbst — deshalb idealisirten sie das Gegentheil, — und dieses Ideal bildete sie selber um. Rache für das Leid — Motiv für die Bildung der Götter und künstlerischen Vorbilder. Der Mangel an berückender Sinnlichskeit macht die deutschen Maler zu Enthusiasten des Sinnlichen. Das Leiden an der Gluth der Leidenschaft hat die Italiäner zu Verehrern des kalten, künstlichen Fors

malismus gemacht: und zu Verehrern der Jungfrau Maria und des Christus. Schopenhauer idealisitete das Mitleiden und die Kenschheit, weil er am meisten von dem Gegenstheil litt. "Der unabhängige Wensch" ist das Ideal des abhängigisten, impressionabelsten. — Dies sind die unserfüllbaren Ideale, wirklich falsche Phantasmen: ihr Anblick entzückt und demüthigt: dieser Zwitterzustand ist bezeichnend für die Menschen des unerfüllten Ideals. Es ist ihr Höhepunst: sie ruhen dann über ihrem Wesen, mit einem verächtlichen Blick nach unten

# c) Kritik allgemeingültiger Ideale.

#### 151.

Sittlich leben und sich's dabei sauer werden lassen mag gut sein, aber wenn daraus immer, wie es scheint, die Forderung entsteht, daß das Leben durchaus einen ethischen letzen Sinn haben müsse, so müßte man es sich verbitten; denn es wäre dann die Duelle der größten Unverschämtheit.

# 152.

Vertrauen wir den Trieben, sie werden schon wieder Ibeale schaffen! wie es die Liebe immerfort thut. Und dann: von Zeit zu Zeit durch Stolz einen Trieb untersdrücken — sosort bekommen alle anderen eine neue Färbung. Das Spiel kann lange fortgesetzt werden, wie Sonnenschein und Nacht.

# 153.

Das Glück wird auf entgegengesetzten Wegen erreicht, daher läßt sich feine Ethik bestimmen (gegen Spencer).

Es giebt so viel Arten angenehmer Empfindung, daß ich verzweifle, das höchste Gut zu bestimmen. Neulich schien es mir das Schweben und Fliegen.

#### 155.

Bu wissen, "das ist gesund, das erhält am Leben, das schädigt die Nachkommen" — ist durchaus noch fein Regulativ der Moral! Warum leben? Warum durchaus froh leben? Warum Nachkommen? — Gesett, es ware dies alles angenehmer als das Gegentheil, sterben, frank sein, ohne Nachkommen isolirt sein: so wäre vielleicht irgend etwas angenehmer als diese Annchmlich= keiten, zum Beispiel das Gefühl seiner Ehre oder eine Erkenntniff oder eine Wollust, deretwegen wir das Sterben oder die Krankheit oder die Ginsamkeit wählen müßten. Warum die Gattung erhalten? Man verweist uns an die Triebe: aber es giebt weder einen Trieb der Selbsterhaltung, noch einen Trieb der Gat= tungs=Erhaltung. Das Nichtsein könnte uns werth= voller scheinen als das Sein: dann hat die physiologische Ethit nichts zu fagen. Ober wir uns selber als der Staat, die Gesellschaft, die Menschheit. Was bestimmt denn das Wertherscheinen? Ein Trieb. Die Moral kann nur befehlen — das heißt durch Furchterregung sich durchseken (also mit Sulfe eines Triebes), oder fie kann mit Hulfe eines anderen Triebes sich legitimiren — sie setzt immer schon ihre unmittelbare Bewiesenheit und überzeugende Kraft voraus, fie kommt, wenn der Trieb und die Werthschätzung bestimmter Art schon da ist. Dies gilt von allen Ethiken. Auch ein Trieb,

individuell zu leben, ist da: ich denke in seinen Diensten. Andere, die ihn nicht haben, werden zu nichts von mir verpflichtet werden können. "Pflicht" ist der Gedanke, durch den ein Trieb sich souwerän über die anderen Triebe stellt — immer mit Benebelung des Verstandes! Mit einem bestochenen Diener!

#### 156.

Man denke ja nicht, daß etwa Gesundheit ein festes Ziel sei: wie hat das Christenthum die Krankheit vorgezogen und mit guten Gründen! Gesund ist fast ein Begriff wie "schön", "gut" — höchst wandelbar! Denn das Sich=wohl=fühlen tritt in Folge langer Gewohn=heit bei entgegengesetzten Zuständen des Leibes ein.

# d) Das altrnistische Ideal. Mitleid.

# 157.

Das allgemeine Glück oder die allgemeine Nächstenliebe sind Resultate, welche vielleicht durch fortwährendes Wachsen der Woralität erreicht werden können
(vielleicht auch nicht). Nichts von den menschlichen Errungenschaften wieder fahren lassen und immer die jeweilige Höhe der Menschheit festhalten, das ist vielleicht
eine Folge der allgemeinen Woralität (eine BegleitErscheinung). Aber das, was die Menschen zu moralischen
Handlungen treibt, jest treibt, sind nicht jene Resultate,
noch weniger diese Folgen, auch etwas anderes als das,
was ursprünglich die Anerkennung moralischer Prädikate
erzeugt hat. Der Ursprung der Moralität kann nicht im
Moralischen liegen. Man hat also nicht zu verwechseln:
erstens Resultate der Moral, zweitens Folgen der

Moral, drittens Motive moralischer Handlungen, viertens Motive der Entstehung moralischer Begriffe. Und doch soll in den bisherigen Moralen ein Ding, das "Prinzip" für so verschiedene Dienste genügen!

#### 158.

Wenn das allgemeine Glück das Ziel jeder einzelnen Handlung fein follte, so mußte der Einzelne darauf verzichten, in seinem Leben eine einzige Handlung wirklich zu thun: die Überlegung, ob sein Vorhaben wirklich dem höchsten Wohle aller gegenwärtigen und zukünftigen Menschen entsprechen werde, würde sein ganzes Leben verzehren. Das Christenthum bezeichnete den Nächsten als den Zielpunkt unserer Handlungen und überließ es Gott, zu bestimmen, wer unfere Rächsten werden sollten. Wem dieser religiöse Ausweg nicht offen steht, müßte doch fagen: ich will mir in Bezug auf die Handlungen, die ich thue, doch nicht jeden beliebigen Rächsten als Objekt gefallen laffen, sondern die suchen, zu denen meine Handlungen am meisten passen, denen sie wirklich nützen fonnen. Dazu freilich mußte man seinen Rachsten fo gut wie sich kennen lernen, und das könnte wieder das ganze Leben verzehren.

# 159.

Es wäre eine Zeit zu denken, wo die Menschheit, um die Gattung zu erhalten — und das soll ja eine Pflicht sein! — alle Arten höheren Lebens von sich wersen müßte, und sich auf immer niedrigere beschränken, weil jene zu kostspielig und unfruchtbar machend aussallen: wie ein alter Mann seinen besten Thätigkeiten entsagen muß, um zu leben. Aber wie! ist denn Leben

eine Pflicht! Unsinn! ihr Physiologen! Die Menschen sind so erbärmlich geworden, daß auch die Philosophen gar nicht die tiefe Verachtung merken, mit der das Altersthum und das Mittelalter diesen "selbstwerständlichen Werth der Werthe, das Leben" behandeln.

#### 160.

Das Prinzip "das Wohl der Mehrzahl geht über das Wohl der Einzelnen" genügt, um die Menschheit alle Schritte bis zur niedersten Thierheit zurück machen zu lassen. Denn das Umgekehrte ("die Einzelnen mehr werth als die Masse") hat sie erhoben.

# 161.

Das Leben für die Zukunft — das ift eine Folge der Moral, bei der das ganze Leben, das heißt die Summe aller gegenwärtigen Momente, eine Thorheit und Jagd und Unannehmlichsteit wird. Das Leben für die Anderen — eine Folge der Moral, bei der die Anderen willkürlich gemaaßregelt werden und der Mensch selber allen seinen Verstandes und Herzensschwächen um seines guten Zieles willen ohne Bedenken nachhängt.

# 162.

Wie das Leben für andere entsteht! Bei einem Diener, der zuerst mit Zwang und Strafen an das Interesse serrn denkt; allmählich fällt ihm das eher ein als sein eigenes, weil er gemerkt hat, daß sein Wohl von dem des Herrn und der guten Stimmung desselben abhängt: endlich sieht er darnach, wie der Gärtner nach den Pksanzen, sie sind ihm fortwährend gegenwärtig, ge-

wöhnt, leicht, erleichternd, Grund seiner Freuden und Leiden. So der Stallknecht für sein Pferd, der Gelehrte für sein Thema, der Vater für sein Kind, der Kaufmann für sein Geld. Wir vergessen motivirende Gedanken und leben nach dem eingeübten Gesühle des Angenehmen, Gewöhnten — das soll moralisch sein! Gewiß ist es für alle angenehm, Herren und Diener, und somit wird es sehr gelobt, folglich viel Phantasterei der Gedanken darum gelegt, damit es als etwas Hohes erscheine!

#### 163.

Wenn ich sage: "diesen Menschen mag ich, mit ihm sympathisire ich", so soll das nach Schopenhauer moralisch sein! Und wieder die Antipathie das Unmoralische! — Als ob nicht aus demselben Grunde einer für diesen hympathisch, für den Anderen antipathisch empfände! So wäre der Moralische nothwendigerweise unmoralisch! — Vielmehr hat man Sympathies und Antipathieshaben nie in's Moralische gerechnet, es ist eine Art Geschmack, — und Schopenhauer will, daß wir den Geschmack für alles, was lebt, hätten? Das müßte ein sehr grober und roher, gefräßiger Geschmack sein, der mit allem zusfrieden ist!

# 164.

Der metaphysische Pessimist, der das Vergnügen und die Sicherheit flieht und dem Unglück und Leiden den höchsten Werth beimist — nämlich über den Unwerth des Lebens aufzuklären —, wie dürste er Mitseiden haben, wenn ein Anderer seidet? Er dürste sich darüber nur freuen, wie er gleichfalls das Mitseiden zurückzuweisen hätte, wenn er in Noth wäre. Anderseits würde er, wenn

er den Anderen in der Freude fände, Leid über ihn empfinden und ihm die Freude zu vergällen suchen, — so sollte Schopenhauer's praktische Moral klingen. Das Mitleiden, wie es Schopenhauer schildert, ist, von seinem Standpunkte aus, die eigenkliche Perversität, die gründslichste aller möglichen Dummheiten.

#### 165.

Wenn uns die Frende der Anderen wehe thut, zum Beispiel wenn wir uns in tieser Traner befinden, so vershindern wir diese Freude, wir verbieten dann zum Beispiel den Kindern das Lachen. Sind wir dagegen froh, so ist uns der Schmerz der Anderen peinlich. Was ist denn Sympathie?

#### 166.

Sympathie für jemand: das heißt ihn nicht fürchten und Freude von ihm erwarten. Und das soll unegoistisch sein!

#### 167.

Das Gefühl der Sympathie könnte aus dem Gegensatz entstanden sein: die Furcht und die Antipathie gegen das Fremde, Andere ist das Natürliche. Nun tritt der Fall ein, wo dies Gefühl schweigt, keine Furcht: wir beginnen dies Ding zu behandeln, wie uns selber.

# 168.

Wenn die Geschlechter sich suchen und locken, entsteht ein Gegensatz von Antipathie: hier ist die Heimath der Moral als sympathischer Regungen: "mit einander ein Vergnügen haben" — "nach einander verlangen, nicht um sich zu fressen". — Die Moralität als sympathisches

Verhalten der Thiere steht im Verhältnis zum Grade ihrer Sinnlichkeit. — Unter Menschen auch? Die Relisgionen, welche Mitseid und Liebe am höchsten geachtet haben, sind unter sehr sinnlichen Völkern entstanden, was sich schon dadurch beweist, daß sie in Vezug auf Sinnlichskeit das asketische Ideal ausstellten: ein Verweis, daß sie sich in dieser Hinsicht maaßlos und ungebändigt fühlten (Inder und Juden).

#### 169.

Thiere gleicher Art schonen sich vielsach gegenseitig, nicht aus einem wunderbaren Instinkte des Mitzgefühls, sondern weil sie bei einander gleiche Kraft vorsausseigen und sich als unsichere Beute betrachten; sie versuchen es, von Thieren anderer Art zu leben und sich ihrer zu enthalten. Daraus bildet sich die Gewöhnung, von einander abzusehen, und endlich Annäherung und dergleichen. Schon die Absicht, Weibchen oder Männchen an sich zu locken, kann die Thiere bestimmen, in Hinsicht auf ihre Art nicht schrecklich zu erscheinen, sondern harmlos. In ritterlichen Zeitaltern wird der Mann um so artiger und huldvoller gegen alle Frauen, je stolzer und furchtbarer er gegen alle Männer erscheint; nur so lockt er das Weibchen.

# 170.

Zu verstehen, wie es einem Anderen (oder einem Thiere) zu Muthe ist, ist etwas anderes als mitempfins den: das Wissen des Arztes zum Beispiel und das der Mutter des kranken Kindes. Aber die Boraussetzung? Es ist durchaus nicht ein Nachbilden dieses bestimmten Leidensgefühls, sondern ein Leiden darüber, daß jemand leidet. Dagegen bezieht sich das Wissen auf die bestimmte Art des Schmerzes. "Seinen Schmerz ihm nachsfühlen", weil man ähnliches erlebt hat, ist von der Art des ärztlichen Wissens um den Schmerz — ist nicht das eigentliche Mitseid, das generell mit dem Leide einer Person leidet, nicht mit dem bestimmten Leide. Das Gefühl, jemand leidet, den wir lieden, der in unserer Pflege oder Macht steht, ist ganz persönlich, gewöhnslich mit dem Ärger über unsere Ohnmacht verknüpft (beim Mitseid kann die Fähigkeit, sich die Art des Leidens vorzustellen, sehr gering sein).

#### 171.

Das Nachmachen, das Üffische ist das eigentlich und ältest Menschliche — bis zu dem Maaße, daß wir nur die Speisen effen, die anderen gut schmecken. — Kein Thier ist so sehr Affe als der Mensch. — Vielleicht geshört auch das menschliche Mitleiden hierher, sosern es ein unwillsürliches inneres Nachmachen ist.

# 172.

Mit dem Almosen unterhält man den Zustand, der als Motiv des Almosens wirkt. Man giebt also nicht aus Mitleiden; denn dieses würde den Zustand nicht untershalten wollen.

# 173.

Die Griechen litten nach Aristoteles öfter an einem Übermanß von Mitleid: daher die nothwendige Ent-

ladung durch die Tragödie. Wir sehen, wie verdächtig diese Neigung ihnen vorkam. Sie ist staatsgesährlich, nimmt die nöthige Härte und Straffheit, macht, daß Herven sich gebärden wie heulende Weiber u. s. w. — In jetziger Zeit will man das Mitseid durch die Tragödie stärken — wohl bekomm's! Aber man merkt nichts davon, daß es da ist, vorher und nachher.

# 174.

Ein Übel geschehen lassen, das man hindern kann, heißt beinahe es thun. Deshalb retten wir das Kind, das spielend auf den offenen Brunnen zuläuft, nehmen den Stein aus dem Wege, der auf eine glatte Bahn gefallen ist, stellen einen Stuhl zurecht, der umzufallen droht — alles nicht aus Mitleid, sondern weil wir uns hüten, Schaden anzurichten. Daran haben wir uns gewöhnt; was auch die Motive für diese Gewohnheit sein mögen, jetzt handeln wir nach Gewohnheit und nicht mehr nach jenen Motiven.

# 175.

Dies sind die abnehmenden Grade des Mitseidens: crstens Mitseid mit Eigenem (Kind, Erzeugniß, Besitz, Weib, Diener), zweitens mit dem von uns zum Eigensthum Begehrten, drittens mit uns Ühnsichem, viertens mit uns Bekanntem. Das Merkmal, welches das Mitseid vom Leiden unterscheidet, ist die Erbitterung, daß unserem Eigenthum oder Eigenthum-Ühnlichen etwas zu Leide geschieht. Das Leiden des uns Feindlichen ist angenehm, als Anzeichen vom Schwinden einer Kraft der Feindseligsteit: am Fremden, uns Unähnlichen beinahe angenehm, weil dies uns beinahe feindlich dünkt, wie das Ühnliche

und Bekannte in uns eine Empfindung erweckt, die der Empfindung für das Eigenthum verwandt ist.

# 176.

Wenn einer gähnt — und das ift doch etwas Unsangenehmes — und der Andere mitgähnt, so haben wir ein einfaches Beispiel für das Phänomen des Mitleidens. Sollte aber wirklich dabei das principium individuationis durchbrochen sein?

#### 177.

Für Menschen gesagt, die nicht gedacht haben: man überläßt sich dem Mitleid, nicht damit es angenehme Empfindungen errege, (dies wäre nicht wahr, außer bei ganz einzelnen Menschen), sondern weil es immer ansgenehme Empfindungen erregt hat: so wie das Thier die Brut liebt u. s. wan bejaht es, wenn es bereits da ist.

#### 178.

Wie kommt man darauf, jemanden zu ehren, weil er eines tiesen und mannichfaltigen Mitleids sähig ist und leicht dazu erregt wird? Er muß unglücklicher sein als die Anderen und immer darauf aus, die Anderen zu trösten, aufzuhelsen u. s. w. Also seine Anglücklichsein ist ans genehm, erstens weil es eine Wirkung unserer Leiden zeigt, zweitens weil es die Aussicht auf Abhülse des Leidens, auf Milderung zeigt. Wir ehren ihn, weil er anders ist, als wir erwarten? Aber warum verachten wir ihn nicht? Beil, wenn wir ihn nicht ehrenwerth empfinden, unsere Wirkung auf ihn nichts Lustwolles für uns hat. Es ekelt uns, Eindruck auf erbärmliche Seelen zu machen. Es geht also unsere geheime Neigung dahin,

ihn uns als tüchtigen, guten, achtungswerthen Menschen zu denken. Außerdem wollen wir nicht von schlechten Gesellen bemitleidet sein; es setzt uns vor uns herab! Also: wann demüthigt das Bemitleidet-werden nicht? Wenn es erhebt! Das thut es, wenn ein hochanschnlicher Mensch (durch Herz, Geist, Stellung u. s. w.) oder ein Gott mit uns empfindet — also wenn eine Gleichsetzung stattsindet, die uns zu Chren gereicht (wodurch wir uns höher gehoben sühlen!!). Also: wir ehren gern den Mitsleidenden, damit wir den Genuß an unserer eigenen Erhebung haben können! oder weil!

#### 179.

Wir gehen häßlichen, schmerzhaften Scenen aus dem Wege, wir wollen nicht mitleiden. Das sind die feineren Naturen. Die gröbere geht allem nach, was aufzregt und die Langeweile vertreidt; um jeden Zank, jede Prügelei sammelt sich ein Kreis. — Wo der Trieb zu helsen da ist, da wird das unangenehme Gefühl des Mitleidens überwunden: und weil dabei regelmäßig das angenehme Gefühl, seinen Trieb befriedigen zu können, entsteht, meint man selber, das Mitleiden sei angenehm. Das Helsen kann auch nur ein Trösten sein. Der Glaser bei einem Hagel!

# e) Das individualistische Ideal.

# 180.

Wir können dem Nächsten immer nur helfen, indem wir ihn in eine Gattung (Kranke, Gefangene, Bettler, Künftler, Kinder) einordnen und dergestalt erniedrigen; dem Individuum ift nicht zu helfen.

Unsere Nächsten geben im Kreislause unserer förperlichen und seelischen Funktionen die Gelegenheitsursachen ab, um physiologische Vorgänge, die in uns nöthig sind, zu fördern.

#### 182.

Das Leben für andere: eine unendlich angenehme Erholung für die stark egvistischen Menschen (dazu geshören auch die moralischen Selbstquäler).

#### 183.

Habt ihr euch geübt, an andere zu denken und für sie etwas zu thun, so bleibt, wenn euch unmöglich ist, euer Ziel zu erreichen, sehr viel übrig: nämlich das der Anderen zu fördern. Es ist gut und klug, diese zwei Saiten zum Spielen zu haben. Den Anderen begreifen und auf uns von ihm aus hinzusehen, ist unentbehrlich für den Denker.

#### 184.

Die unangenehmen, an sich leidenden Individuen sollen die Tendenz zum Staate, zur Gesellschaft, zum Altruismus haben! Und die angenehmen, sich tranenden Individuen sollen den entgegengesetzen Trieb von jener Moralität weg, haben!

# 185.

Zwei Moralen der Individuen: a) man lebt, um völlig dem vorschwebenden Typus in der Gemeinde gleich zu werden ("wie sein Bater", Spruch der Spartaner), oder b) man lebt, um sich unter seines Gleichen auszuzeichnen. Im ersten Falle ist das Verschiedensein vom Typus etwas, was als Mangel empfunden wird, und das Ziel ist schwer. Im zweiten Falle ist die Gleichheit als leicht erreichbar gedacht, sie giebt noch keine Chre.

#### 186.

Die Moral, die zunächst gar nicht an's Blück des Individuums denkt, vielmehr dasselbe fürchtet und zu dämpfen sucht ("Maaß" der Griechen) will etwas, das über die Zeit des Individuums hinausreicht, den Verband mehrerer Generationen und zwar vom Standpunkt der Gemeinde; das Individuum ift der Sündenbod für die Collectiva "Staat", "Menschheit" u. s. w. "Nur als Ganges fonnen wir uns erhalten", das ift die Grundüber= zeugung. So benten die alten Männer und die Fürsten, welche ihren Nachkommen die Gemeinde gesichert über= geben wollen. "Tugend" ist hier nicht etwas Auszeichnen= des, sondern die verlangte Regel, welche kein Lob erntet (wie in militärischen Organisationen). Individuelle Auszeichnung ist überhandt erst in Griechenland erfunden worden, in Affien gab es nur Fürsten und Gesetzgeber. Die Moral für Individuen trot der Gemeinde und deren Satung beginnt mit Sofrates.

#### 187.

Hand der Dinge außer ihnen vor, wo diese auf das Ansgenehmste für sie auf ihnen gleichsam spielen (die Polistier, Socialisten u. s. w.). Den Anderen ein Musterzuftand ihrer selber, wo sie auf den äußeren Dingen und

Menschen auf das Angenehmste für sie spielen: letzteres das Ideal der produktiven Naturen, ersteres das der lästig Arbeitenden: sie wollen lieber Passiva sein! Die Einen die Herrschssüchtigen und die Anderen die Sklaven. Die Ersteren zweiseln nicht, wenn sie so und so sein werden, daß sie dem Weltinstrument die herrsichsten Töne entslocken werden: und die Letzteren zweiseln nicht, daß, wenn alles sest gewodnet und frei vom Individuum (dem Herrscher) gemacht wird, alles vorherzusehen ist und sie sauter angenehme Eindrücke vom Leben haben werden. "Ansdrückliche und eindrückliche Menschen."

#### 188.

Ein System des Lebens, das nur auf Neigungen ruhen soll: Altruismus. Aber da müßte das Schickal nur mit Alkorden auf uns spielen — es hieße die Unsvernünftigkeit des Daseins beseitigen und es zur menschlichen Vernunft machen. Und damit jeder nur Harmonicen hörte, müßte jeder andere ihm gleich sein und keine anderen Vedingungen haben, — so aber würde die Neigung schwach und endlich unnöthig, weil alles schon ohne Erstreben sich anböte.

# 189.

Wer tiefer Empfindungen fähig ift, muß auch den heftigen Kanpf derselben gegen ihre Gegensätze leiden. Man kann, um ganz ruhig und neidlos in sich zu sein, sich eben nur die tiefen Empfindungen abgewöhnen, so daß sie in ihrer Schwäche eben auch nur schwache Gegenkräfte erregen: die, in ihrer sublimirten Dünne, dann wohl überhört werden und dem Menschen den

Eindruck geben, er sei ganz mit sich im Einklange. — Chenfo im socialen Leben: foll alles altruiftisch zugehn, fo muffen die Gegenfate der Individuen auf ein sublimes Minimum reduzirt werden: so daß alle feindseligen Tendenzen und Spannungen, durch welche das Individuum sich als Individuum erhält, kaum mehr wahr= genommen werden können, das heißt: die Individuen müssen auf den blassesten Ton des Individuellen reduzirt Also die Gleichheit weitans vorherrschend! Das ist die Euthanasie, völlig unproduktiv! Ebenso wie jene Menschen ohne tiefe Empfindungen, die liebens= würdigen, ruhigen und sogenannten glücklichen, eben auch unproduttiv find! Der Werth der Wiffenschaft ift, eine ungeheure Gegenfraft zu sein: vielleicht entzündet sich, im Widerspruch zu ihr, wieder die Unlogif und Bhantasterei immer von Neuem! — Bielleicht ift dies nöthig!

## 190.

Welche Triebe constituiren das Individuum? Bei einem Grade von Dummheit gehen die Individuen an einander zu Grunde. Gbenfo bei einem Schwinden der fundamentalen Triebe und Ersetzung derselben durch Bei gewissen Eigenschaften der anderen Altruismus. Individuen muß man den Gegensatz oder Fremdheit fühlen oder sie gar nicht fühlen: oder harmonische Neben= flänge oder grundlegende Bewegungen, an denen unsere Bewegungen erst ein Maaß bekommen. Die "Musik der Individuen", die "Contrapunktik". Reizvoll kann sein: das Parallellaufen, das Zulaufen zweier Linien in einen Winkel u. f. w., die Arabeske der Linie, die öfter, wie neckend, die andere gerade Linie berührt und sofort verläßt. Mit Wagner habe ich mich gekrenzt: wir liefen mit großer Inbrunft auf einander zu, es gab ein Auflenchten, und darauf mit der gleichen Schnelligkeit wieder auseinander, immer mehr.

#### 191.

Das Ich ist nicht die Stellung eines Wesens zu mehreren (Triebe, Gedanken u. f. w.), sondern das ego ift eine Mehrheit von personenartigen Kräften, von denen bald diese, bald jene im Vordergrund steht als ego und nach den anderen wie ein Subjett nach einer einflußreichen und bestimmenden Außemvelt hinsicht. Subjektvunkt springt herum, wahrscheinlich empfinden wir die Grade der Kräfte und Triebe wie Nähe und Ferne, und legen uns wie eine Landschaft und Ebene aus, was in Wahrheit eine Vielheit von Quantitätsgraden Das Nächste heißt uns "ich", mehr als das Ent= ferntere, und gewöhnt an die ungenaue Bezeichnung "ich und alles andere" (tu), machen wir instinktiv das Überwiegende momentan zum ganzen ogo und alle schwächeren Triebe stellen wir perspektivisch ferner und machen daraus ein ganzes "Du" ober "Es". Wir behandeln uns als eine Mehrheit und tragen in diese "focialen Beziehungen" alle die focialen Gewohnheiten, die wir gegen Menschen, Thiere, Gegenden, Dinge haben. Wir verstellen uns, setzen uns in Angst, machen Barteiungen, führen Gerichtsscenen auf, überfallen uns, martern uns, verherrlichen uns, machen aus dem und jenem in uns unseren Gott und unseren Teufel und sind so unredlich und so redlich, als wir es in Gegenwart der Gesellschaft zu sein pflegen. — Alle socialen Beziehungen auf den Egoismus zurückzuführen? But: für mich ift aber auch wahr, daß alle egoistischen inneren Erlebnisse

auf unsere eingeübten, angelernten Stellungen zu anderen zurückzuführen sind. Welche Triebe hätten wir, die uns nicht von Anfang an in eine Stellung zu anderen Wefen brächten, Ernährung zum Beispiel, Geschlechtstrieb? Das was andere und lehren, von und wollen, und fürchten und verfolgen heißen, ist das ursprüngliche Material unscres Geistes: fremde Urtheile über die Dinge. geben uns unfer Bild von uns felbst, nach dem wir uns meffen, wohl und übel mit uns zufrieden sind! Unser eigenes Urtheil ist nur eine Fortzeugung ber combinirten fremden! Unsere eigenen Triebe erscheinen und unter der Interpretation der anderen: während sie im Grunde alle angenehm find, find fie doch durch die angelernten Urtheile über ihren Werth so gemischt mit unangenehmen Beigefühlen, ja manche werden als schlechte Triebe jest empfunden: "es zieht hin, wohin es nicht sollte" — während schlechter Trieb eigentlich eine contradictio in adjecto ift. — Bas will also Egvismus sagen! Wir können innerhalb unser selber wieder egoistisch oder altruistisch, hartherzig, großmüthig, gerecht, milde, verlogen sein, wehe thun oder Lust machen wollen: wie die Triebe im Kampfe sind, ist das Gefühl des Ich immer am stärksten dort, wo gerade das Uberaewicht ist.

## 192.

Unser Verhältniß zu uns selber! Mit Egvismus ist gar nichts gesagt. Wir wenden alle guten und schlechten, gewöhnten Triebe gegen uns: das Denken über uns, das Empfinden für und gegen uns, der Kampf in uns — nie behandeln wir uns als Individuum, sondern als Zwei= und Mehrheit; alle socialen Übungen (Freundschaft, Rache, Neid) üben wir redlich an uns. Der naive

Egoismus des Thicres ist durch unsere sociale Einsübung ganz alterirt: wir können gar nicht mehr eine Einzigkeit des ego fühlen, wir sind immer unter einer Mehrheit. Wir haben uns zerspalten und spalten uns immer neu. Die socialen Triebe (wie Feindschaft, Neid, Hab) (die eine Mehrheit voraussetzen) haben uns umgewandelt: wir haben "die Gesellschaft" in uns verslegt, verkleinert, und sich auf sich zurückziehen ist keine Flucht aus der Gesellschaft, sondern oft ein peinliches Fortträumen und Ausdeuten unserer Vorgänge nach dem Schema der früheren Erlebnisse. Nicht nur Gott, sondern alle Wesen, die wir anerkennen, nehmen wir, selbst ohne Namen, in uns hinein: wir sind der Kosmos, soweit wir ihn begriffen oder geträumt haben. Die Oliven und die Stürme sind ein Theil von uns geworden: die Vörse und die Zeitung ebenso.

#### 193.

Ie mehr das Gefühl der Einheit mit den Mitmenschen überhand ninmt, um so mehr werden die Menschen unistormirt, um so strenger werden sie alle Verschiedenheit als unmoralisch empfinden. So entsteht nothwendig der Sand der Menschheit: alle sehr gleich, sehr klein, sehr rund, sehr verträglich, sehr langweilig. Das Christensthum und die Demokratie haben bis jetzt die Menschsheit auf dem Wege zum Sande am weitesten gefahren. Ein kleines, schwaches, dämmerndes Wohlgefühlchen, über alle gleichmäßig verbreitet, ein verbessertes und auf die Spize getriebenes Chincsenthum — das wäre das letzte Vild, welches die Menschheit bieten könnte? — auf der Bahn der bisherigen moralischen Empfindung unvermeiblich. Es thut eine große Überlegung noth:

vielleicht nuß die Menschheit einen Strich unter ihre Vergangenheit machen, vielleicht nuß sie den neuen Kanon an alle Einzelnen richten: sei anders als alle Übrigen und freue dich, wenn jeder anders ist als der Andere. — Die gröbsten Unthiere sind ja unter dem Regimente der bisherigen Woral ausgetilgt worden, — es war dies ihre Aufgabe; wir wollen nicht gedankenlos unter dem Regimente der Furcht vor wilden Thieren weiter leben. So lang, allzulang hieß es: einer wie alle, einer für alle.

#### 194.

Svbald wir den Zweck des Menschen bestimmen wollen, stellen wir einen Begriff vom Menschen voran. Aber es giebt nur Individuen; aus den bisher bekannten kann der Begriff nur so gewonnen sein, daß man das Individuelle abstreift, — also den Zweck des Menschen aufstellen hieße die Individuen in ihrem Individuelle werden verhindern und sie heißen, allgemein zu werden. Sollte nicht umgekehrt jedes Individuum der Bersuch sein, eine höhere Gattung als den Menschen zu erreichen, vermöge seiner individuellsten Dinge? Weine Moral wäre die, dem Menschen seinen Allgemeincharakter innner mehr zu nehmen und ihn zu spezialisiren, bis zu einem Grade unverständlicher für die Anderen zu machen sund damit zum Gegenstand der Erlebnisse, des Staunens, der Belehrung für sie).

## 195.

Wer sehr abweichend benkt und empfindet, geht zu Grunde, er kann sich nicht fortpflanzen. Somit könnte es für den Grad der Individuation eine Grenze geben. In Zeiten, wo sie peinlich empfunden wird, wie in

unserer (und wie in aller bisherigen moralischen Geschichte der Menschheit), vererbt sich der Trieb dazuschlecht. In Zeiten, wo sie lustvoll empfunden wird, übertreibt sie sich leicht und macht die äußerste Isolation (und verhindert dadurch die allgemeine Fruchtbarkeit der Menschheit). Ie ähnlicher, desto mehr nimmt die Fruchtsbarkeit zu, jeder trifft auf ein genügendes Weibehen: also Übervölkerung im Gesolge der Moral. Ie unsähnlicher, desto —

#### 196.

Kaum flingt es jest glanblich, daß etwas Entsgegengesestes auch als gut gelten will und gegolten hat — "ich" mehr und stärfer sagen als die gewöhnlichen Wenschen, sich selber gegen sie durchseigen, sich stemmen gegen jeden Versuch und zum Wertzeng und Gliede zu machen, sich unabhängig machen, auf die Gefahr hin, die Anderen sich zu unterwerfen oder zu opfern, wenn die Unabhängigsteit nicht anders zu erreichen ist, einen Vothzustand der Gesellschaft jenen billigen, ungefährlichen, einheitlichen Wirthschaften vorziehen, und die kostspielige, verschwenderische, durchaus persönliche Art zu leben als Bedingung betrachten, damit "der Mensch" höher, mächtiger, fruchtbarer, sühner, ungewöhnlicher und seltener werde — damit die Wenschheit an Zahl abnehme und an Werth wachse.

## 197.

Nicht an den Anderen denken, alles strengstens um seiner selber willen thun, ist auch eine hohe Moralität. Der Mensch hat soviel für sich zu thun, daß er immer fahrlässig ist, wenn er etwas für andere thut. Weil so viel für andere gethan wird, deshalb sieht die Welt so unvollkommen aus.

Lust und Schmerz. — Ist es wahr, daß das indivisuellste Wesen von sich am meisten Lust hätte? Ia, und noch mehr, wenn es den Reiz von sauter individuellen Wesen um sich hat. "Wie aber verhindern, daß sie sich einander in die Sphäre greisen?" Aber warum verhindern! Es muß Feindseligkeit geben, damit das Individuum ganz herrlich herauskommt, alle bösen Affekte müssen da sein. Die Moralität fortgedacht! Aber die zunehmende Erkenntniß, die zunehmende Lust an einander, die überlegene Miene bei allen schlimmen Ersebnissen, die Kessourcen der vollen Individuen in Nothskällen, im Kampse mit dem Unveränderlichen! Zulezt: es giebt eben nur eine Zeit sür das Aufblühen der Individuation — und vielleicht muß die Menschheit an der Moral zu Grunde gehen.

## 199.

Das Glück liegt in der Zunahme der Originalität, weshalb andere Zeiten als die unsere reichlicher davon gehabt haben mögen. — Die Wissenschaft ist das Mittel, die Nothwendigkeit der Erzichung zur Originalität zu beweisen. — Wenn das Herkommen und das così kan tutti die Moralität ausmachen, so ist diese der Henmeschuh des Glücks. — Die Lehre, daß die Moralität das rechte Mittel zur Schmerzlosigkeit des Lebens sei, ist gewiß das Produkt sehr schmerzlicher Zeiten. — Wenn die Originalität tyrannisiren will, so legt sie die Hand an ihr eigenes Lebensprinzip. — Freude an fremder Orizginalität haben, ohne der Affe derselben zu werden, wird vielleicht einmal das Zeichen einer neuen Cultur sein.

Welches auch immer die Stufe der Gesittung, die Lage der Gesellschaft, der Grad der Erkenntnif sei: für das Individuum ift immer dabei eine Art alücklichen Lebens möglich — das wollen ihm die Religion und die Moral aus der Nähe zeigen und anempfehlen. Db bas Gefühl des Glücks und die Unvermischtheit desselben mit Leid wirklich wächst mit Bunahme der Erkenntniß, Berbesserung der gesellschaftlichen Lage, Erleichterung bes Lebens, ist zu bezweifeln; denn es gehen bei diesem Wachsthum immer Kräfte verloren oder werden schwach, benen man chemals das Glücksacfühl vornehmlich dankte: die Sicherheit und die Verlängerung des Lebens, worauf fich unsere moderne Welt als ihre Errungenschaften so viel zu Gute thut, sind vielleicht eher durch Abnahme des Glücksgefühls als durch Zunahme erkauft worden. Die Cultur um bes Glücks ber Ginzelnen willen fördern, - das wäre demnach eine sehr zweifelhafte und vielleicht thörichte Sache! — Aber sind wir einmal irgend= wie im Glück, so konnen wir gar nicht anders als die Cultur fördern! Das neue, hohe Vertrauen auf uns, die Befriedigung an unserer Kraft, das Aufhören ber Furcht vor anderen, das Verlangen nach ihrer Nähe, der Ringkampf mit ihnen im Guten, der Überschuß an Bermögen, Berkzeugen, Kindern, Dienern, deffen wir bewußt werden, — in Summa: jede Art von Glücksgefühl treibt uns in die Bahnen der höheren Cultur und in ihnen vorwärts. Noth dagegen bildet uns zurück, macht uns befensiv, argwöhnisch, in der Sitte abergläubisch und überstreng. Die Gultur ist eine allmähliche Folge vom Glud zahlloser Ginzelner, nicht die Absicht dieser Ginzelnen! — Je individueller der Ginzelne wird, um so produktiver für die Cultur wird sein Glück sein, selbst wenn dessen Zeitdauer kürzer und dessen Intensität geringer und gebrochener sein sollte, als das Glück auf niedrigeren Culturstusen. Wenn man die Försberung der Cultur dem Glücklichen versagen wollte, um das Glück im Allgemeinen auf einem hohen Grade zu ershalten, so wäre das so thöricht, als dem Seidenwurme das Spinnen zu verbieten um des Glücks der Seidenswürmer willen. Was hat man denn vom Glück seder Art, wenn nicht eben aus ihm etwas zum Besten der Cultur thun zu müssen? — Glück ist gar nicht zu ershalten, weder hoch, noch niedrig, wenn man seine nothswendigen Äußerungen unterbinden wollte. Also: die Cultur ist die Äußerung des Glücks. —

#### 201.

Der höchste Grad von Individualität wird erreicht, wenn jemand in der höchsten Anarchie sein Reich gründet als Einsiedler.

## 202.

Mein Ziel ist nichts für jedermann, deshalb ist es doch mittheilbar, der Ühnlichen wegen sowohl, als weil die Entgegengesetzen darans Kraft und Lust gewinnen werden, sich ihr Wesen ebenfalls zu formuliren und in wirkenden Geist umzusetzen. Ich will allen, welche ihr Muster suchen, helsen, indem ich zeige, wie man ein Muster sucht: und meine größte Freude ist, den individuellen Mustern zu begegnen, welche nicht mir gleichen. Hol' der Teusel alle Nachahmer und Anhänger und Loberedner und Anstauner und Hinhänger und Loberedner und Anstauner und Hinhänger

Renntniß seiner Kräfte, Gesetz ihrer Ordnung und Auslösung, die Vertheilung derselben, ohne die einen zu sehr, die anderen zu wenig zu gebrauchen, das Zeichen der Unlust als unsehlbarer Wink, daß ein Fehler, ein Ezzeß u. s. w. begangen ist, — alles in Hinsicht auf ein Ziel: wie schwer ist diese individuelle Wissenschaft! Und in Ermangelung derselben greift man nach dem Volksaberglauben der Moral: weil hier die Rezepte schon präparirt sind. Aber man sehe auf den Ersolg —: wir sind das Opfer dieser aberglänbischen Medizin; das Insbividuum nicht, sondern die Gemeinde sollte durch ihre Rezepte erhalten bleiben!

#### 204.

Unsere Musterbilder sind construirt nach dem, was uns an uns das meiste Vergnügen machen würde, wenn wir es erreichten, und was wir andererseits für möglich (im Bereich unserer Kräfte und unserer Lage) halten, zu erreichen. Gin Uberblick über unsere Lustempfindungen, und über unfere Kraft und den Brozes nebst Bedingungen ift die Voraussetzung, — eine hohe Leistung des Intellekts: meiftens wird es eine Berzeichnung sein muffen! Des= halb laffen fich die Meisten ein Minstervild geben: und den Zwang dazu, es nachzubilden ("Pflicht", eine Art geglaubter Kraft, auftatt einer erkannten). Das Verfehlen seines Bildes und die Verfehlung der Nachbildung macht viele schwere Unzufriedenheit, diese Malerei hat auch selten Meister. Man zeichnet sein Leben lang herum, um ein nachbildungsfähiges Muster zu erlangen: wir formen es nach dem, was wir erreicht haben und bekretiren es als das Muster — oft aus Berzweifelung.

"Wie soll der Mensch handeln?" Das ist nur nach einem Ideal zu messen, entweder, was die Menschheit erreichen soll, oder was der Einzelne erreichen soll. Bisher gab es solche Muster, die vor Völkern herschwebten (theils lebendige, theils erdichtete) oder vor Religionssemeinden. Oder vor Parteien (oder der vollkommene Kausmann, Soldat, Beante). Oder vor philosophischen Sekten. Aber immer bisher vor Mehrheiten. Das Ziel ist aber: daß jeder sein Musterbild entwerse und es verwirkliche — das individuelle Muster. Im Entwersen alle Zeugungskraft und Jugend und Männlichkeit nöthig, alle Einsicht in seine Kraft, Selbsterkenntniß. Fest ist es noch nicht möglich!

## 206.

Für einen, der ein Musterbild erreichen will, besteht das Angenehme darin, Menschen zu sehen, die das ihre erreicht haben. Die unreinen, unklaren, hybriden Gebilde sind ihm peinlich! Das tritt dann an die Stelle von "guten" und "bösen" Menschen!

## 207.

Manche Menschen sind einfacher, aber meistens ist wohl das Individuum unerkenndar und ineffabile. Folglich ist das Muster nothwendig eine Täuschung! Wenn ich das Material des Baues in Masse und Art nicht kenne, was sind Baupläne! Und wie beschränkt macht uns dieses ewige Nachdenken über das ego! Man hätte für die Kenntniß der Welt nicht Zeit! Und wäre gar diese Kenntniß erst ein Mittel zur Erkenntniß des ego, so

kämen wir nie zur Aufgabe selber! Und zulett diese Berliebtheit in unser eigenes Muster ist eine Unfreiheit mehr!

## 208.

Wie ein Baum sich entfalten kann, ist nur durch ein Musterexemplar zu beweisen. Ohne solches hat man keinen Begriff ihn über das herkömmliche Maaß hinaustreiben zu wollen, und ist zufrieden. Die ausgezeichneten Menschen machen die anderen mit sich unzufrieden.

#### 209.

Vom Thiere und von der Pflanze müssen wir lernen, was Blühen ist: und darnach in Betreff des Menschen umlernen. Iene bleichen, ansgemergelten, zeugungszunfähigen, an ihren Gedanken leidenden Menschen können nicht mehr Ideale sein. Es muß eine Entartung in uns gewesen sein, die einen so schlechten Geschmack hervortrieb. Ich bekämpse diesen schlechten Geschmack.

## 210.

Reine falsche Nothwendigkeit annehmen — das hieße sich unnüger Weise unterwersen und wäre sklavisch — daher Erkenntniß der Natur! — Aber dann nichts gegen die Nothwendigkeit wollen! Es hieße Kraft vergenden und unserem Ideal entziehen, überdies die Enttäuschung statt des Erfolges wollen —

## 211.

Das Kleine, Nächste streng nehmen und den Menschen im Leiblichen sehr fördern — sehen, was für eine Ethik ihm dann wächst — abwarten! Die ethischen Bedürfnisse müssen uns auf den Leib passen! — Aber die Athleten!

Wenn wir effen, spazieren gehen, gesellig oder ein= sam leben, es soll bis in's Kleinste die hohe Absicht unserer Leidenschaft uns dabei bestimmen, und zwar so, daß sie die Vernunft und die Wissenschaft in ihren Dienst genommen hat und mit tiefer Gluth die gerade für sie passenden Weisungen von ihr abfragt. Nicht blind sein, wenn auch großen Trieben folgen, sondern die ganze bisherige Erkenntnift heranziehen: fo allein denkt man hoch gening von sich: alles, was bisher erskannt wurde, ist werth deiner Leidenschaft zu dienen. Wer sich leicht mit der Wissenschaft abfindet oder phantastisch wird bei ihrem Gebrauche, hat nicht die tiefe, untrügliche Chrfurcht vor seiner Leidenschaft, der fein Opfer zu groß ift. Unfer Wesen auf die ganze Welt bisheriger Erfahrungen der Menschheit stützen! — Ihr macht Bartei und übt Liebe und Haß — hättet ihr mehr Ehrfurcht vor eurem Werke, hieltet ihr es ernst= lich für eine wichtige Angelegenheit, so würdet ihr Granen empfinden, ener Urtheil so zu blenden, ihr müßtet mit Gluth die Erkenntniß befragen und über euch selber redlich werden. Die Leidenschaft treibt uns immer wieder aus unserer Ruhe hinaus: unser Ideal will immer höhere Bestätigungen und Opfer, und dadurch felber immer wachsen und sich reinigen. — Ihr seid in euch verliebt, aber co ist eine vorübergehende Laune, ein fleines Stückchen Geschlechtstrieb, ihr ahnt es auch, daß man Launen mit Launen befriedigen muß, ihr seid nur beliebig! Ober ihr seid ehrgeizig verliebt in euer Ideal und thut für dasselbe alles, was unter Menschen Aufsehen und Ansehen macht, es ist euch Offentlichkeit eurer Leidenschaft nöthig, im Stillften und Geheimsten langweilt ihr euch dabei. Ihr schafft euer Werk, aber das Spiegelbild eurer selbst in den Köpfen anderer ist das Ziel, das hinter dem Werke steht, es ist ein Vergrößerungsglas, das ihr den Ausderen vor die Augen haltet, wenn sie nach euch hinsblicken!

#### 213.

Nicht daß wir den Menschen helsen und nüten wollen: nein, daß wir Freude haben an den Menfchen. das ist das Wesentliche am sogenannten guten Menschen und an der Moralität. Es ist das Neue, das Späterreichte. Unsere "guten Handlungen" verstehen sich bei dieser Freude von selber: wenn wir sie nicht fürchten und nicht anfeinden und doch zahllose Relationen zu ihnen haben, so können dies keine anderen sein als solche, welche unsere Freude an ihnen vermehren; das heißt wir bemühen uns, fie im Streben nach stilifirter Individualität zu fördern, mindestens den Anblick des Häßlichen (Leidenden) zu beseitigen. Liebe zu den Menschen?? Aber ich sage: Freude an den Menschen! Und damit diese nicht unfinnig ist, muß man helfen, daß es das giebt, was uns erfreut. — Man fieht: die Redlichkeit über uns und die Anerkennung der fremden Natur, die Geschmacksentwickelung, welche den Anblick schöner, freudiger Menschen nöthig hat, muß vorausgehen. Hier findet eine Selektion statt: wir suchen die aus, die und Freude machen, und fördern sie und fliehen vor den Anderen — das ift die rechte Moralität! Absterben= machen der Rläglichen, Berbildeten, Entarteten muß die Tendenz sein! Nicht aufrechterhalten um jeden Breis! So schön die Gesinnung der Gnade gegen die unfer Un= würdigen ist, und das Helfen gegen die Schlechten und

Schwachen — im Ganzen ist es eine Ausnahme, und es würde die Menschheit dabei im Ganzen gemein werden (wie zum Beispiel durch das Christenthum). Immer ist auf die natürlichen Triebe zu bauen: "Freude zu machen dem, der uns erfreut, und Leid dem, der uns verdrießt." Wir vertilgen die wilden Thiere, und wir züchten die zahmen: dies ist ein großer Instinkt. Wir entarten selber beim Andlick des Hästlichen und der Berührung mit ihm; Schutzdämme aufwersen! Es nivelliren zu einer Nutzbarkeit! und dergleichen. Wenn man nur mit denen verkehrt, deren Berührung uns erfreut und erhebt, so werden sich Gruppen und Schichten bilden, die wiederum in einem solchen Verhältniß von näherer oder fernerer Entfrendung stehen.

#### 214.

Bisher gab es Verherrlicher des Menschen und Verunglimpfer desselben, beide aber vom moralischen Standpunkte aus. La Rochefoncauld und die Chriften fanden den Anblick des Menschen häklich: dies ist aber ein moralisches Urtheil und ein anderes kannte man nicht! Wir rechnen ihn zur Natur, die weder bose noch aut ift, und finden ihn dort nicht immer häßlich, wo ihn jene verabscheuten, und da nicht immer schön, wo ihn jene verherrlichten. Was ist hier schön und häßlich? Das Complizirt=Zweckmäßige, was den Ver= stand irrt und überlistet, das Taschenspielerhafte daran; dann die Ausdrucksfähigkeit und die Macht des Ausdrucks selber; der große Bogen seiner Blane und Ideale. Seine Geschichte. Seine Art sich zu berauschen. Es ist ein Studium ohne Ende, dieses Thier! Es ist kein Schmutfleck in der Natur, das haben wir erst hinein= gelegt. Wir haben diesen "Schmut" zu oberflächlich

behandelt. Es gehören Niederländer-Augen dazu, auch hier die Schönheit zu entdecken.

#### 215.

Die Thatsache war, daß im griechisch=römischen Alterthum der Mensch an seinen Leidenschaften wie an seinen unrechten Handlungen nicht intensiv genug litt, es war zumeist das Leiden von der Art, wie man sagt: "wie dumm war ich, dies zu thim!" Etwas dem Sündengefühle Ahnliches konnte nur bei Philosophen entstehen, auf Grund von der reinen, göttlichen Seele und deren Verunreinigungen: nicht nur eine Dummheit und ein wirklicher Nachtheil, sondern ein Gefühl der Erniedrigung und Beschnutzung, eine Beleidigung einer erhabenen Vorstellung von uns. Seine Meinung über die Leiden= schaften und das Böse verstörte den Philosophen, nicht so sehr die üblen Folgen. Aber alles ging auf einem Gleise vorwärts in Dieser Richtung, das Christenthum brachte den stärksten Ausdruck, indem cs die wirklichen Folgen ganz außer Acht ließ und beinahe als indifferent behandelte. Also die Wirkung des Handelns selber für das Organ des Handelns. Das Ideal Epittet's: fich felber wie einen Feind und Nachsteller immer im Auge haben: friegerische Einsiedler, der ein kostbares Gut zu vertheidigen und vor Verderbniß zu wahren hat, nachdem er es errungen hat. Nicht auf die Menschen giebt er Acht, er glaubt sie zu kennen, er hat von bem Interesse Des Individucllen keine Ahnung: sie sind die Schatten, das Wahre in ihnen sind ihre Gedanken und Triebe, welche er philosophisch rubrizirt hat. In dieser Beifterwelt lebt er und fampft seinen Rampf. Er hat nur Freude als Krieger. Ebenso hat das Christenthum

keinen Genuß am Menschen. Wir aber rechnen ihn wieder zur Natur und genießen die Natur: wir sind nicht nur gerecht gegen alle Natur, wir sinden sie reich, erstaunlich, unerkannt, forschungswürdig. Der Roman und die psychologische Beobachtung aus Lust am Menschen ist umser! Wir verzeihen uns viel mehr, wir verachten uns viel weniger, wir wünschen vieles nicht weg, wenn wir gleich gelegentlich daran leiden. Wir mögen die entsetzliche Simplisitation des tugendhaften Menschen nicht: so wenig wir nur fruchtbare Felder wollen.

#### 216.

Iede Leidenschaft (im hiftorischen Verlaufe) so hoch pflegen, dis sie ihre individuelle Blüthe zeigt.

#### 217.

Die Vollkommenheit eines Napoleon, eines Cagliostro entzückt; unser Verbrecherthum hat nicht Musterbilder vor sich, sie haben kein fröhliches Gewissen. Ein guter Ränber, ein guter Rächer, Shebrecher — das zeichnete das italiänische Mittelalter und die Nenaissance aus, sie hatten den Sinn für Vollständigkeit. Bei uns fürchten sich die Tugenden und die Laster, die öffentsliche Meinung ist die Macht der Halben und Mittelsnäßigen, der schlechten Copien, der zusammengestohlenen Allerweltsmenschen.

## 218.

Ist man mit einem großen Ziele nicht bloß über seine Verleumdung erhaben, sondern auch über sein Unrecht? Sein Verbrechen? — So scheint es mir. Nicht daß man es durch sein Ziel heiligte: aber man hat es groß gemacht.

Alle Moralisten haben gemeinsame Censuren über gut und böse, je nach sympathischen und egoistischen Trieben. Ich sinde gut, was einem Ziele dient: aber das "gute Ziel" ist Unsim. Denn überall heißt es "gut wozu?" Gut ist immer nur ein Ausdruck für ein Mittel. Der "gute Zweck" ist ein gutes Mittel zu einem Zweck.

# f) Wille zur Macht, Herren=Moral.

#### 220.

Ich rede nicht zu den Schwachen: diese wollen gesporchen und stürzen überall auf die Sklaverei los. Wir fühlen uns Angesichts der unerdittlichen Natur immer noch selber als unerdittliche Natur! — Aber ich habe die Kraft gefunden, wo man sie nicht sucht, in einsachen, milden und gefälligen Menschen ohne den geringsten Hang zum Herrschen — und umgefehrt ist mir der Hang zum Herrschen oft als ein inneres Merkmal von Schwäche erschienen: sie fürchten ihre Sklavenseele und wersen ihr einen Königsmantel um (sie werden zuletzt doch die Sklaven ihrer Anhänger, ihres Rufs u. s. w.). Die mächtigen Naturen herrschen, es ist eine Nothwendigkeit, sie werden keinen Finger rühren. Und wenn sie bei Lebzeiten in einem Gartenhaus sieh vergraben!

## 221.

Die großen moralischen Naturen entstehen in Zeiten der Auflösung, als Selbstbeschränker. Zeichen des Stolzes, es sind die regierenden Naturen (Heraklit, Plato u. s. w.) in einer veränderten Welt, wo sie nur sich zu regieren haben. Ganz anders die Moralität der Unterwerfung.

Das Gefühl der Macht, insofern man zu einem starken Häuptling, Familie, Gemeinde, Staat gehört — fundamental für Stiftung moralischer Verbindlichkeit; wir vrduen uns unter, damit wir das Gefühl der Macht haben. — Wer dem Vaterland abgeneigt ist, hat doch in Augenblicken der Gefahr desselben sofort seinen Opfermuth wieder: er will das Gefühl der Ohnmacht nicht.

#### 223.

Selbst aus der Geschichte der Moral soll das Gefühl der Macht strömen: unwillkürlich wird sie gefälscht, der Mensch wird herrlich gedacht, als höheres Wesen mit Eigenschaften, welche die Thiere nicht haben. Fast alle Schriften sind der Schmeichelei gegen den Menschen verdächtig.

## 224.

Je nachdem das Gefühl der Schwäche (Furcht) oder das der Macht überwiegt, entstehen pessimistische oder optimistische Systeme.

## 225.

Wenn die Don-Quizoterie unseres Gefühls von Macht einmal uns zum Bewußtsein kommt und wir auswachen, — dann kriechen wir zu Kreuze wie Don Quizote — entschliches Ende! Die Meuschheit ist immer bedroht von dieser schmählichen Sich=selbst=Verleugnung am Ende ihres Strebens.

#### 226.

Vom Willen zur Macht wird kaum mehr gewagt zu sprechen: anders zu Athen!

Der Durst nach Macht ist bezeichnend für den aufsteigenden Gang der Entwicklung, der Durst nach Hingebung für den absteigenden. Die Freuden des Altershaben im Tiefsten alle diese Hingebung an Dinge, Gesdanken, Personen: der Ausstrebende herrscht. Der Kranke nimmt den Hang des Alters vorweg.

#### 228.

Der geschlechtliche Reiz im Aufsteigen unterhält eine Spannung, welche sich im Gefühle der Macht entladet: herrschen wollen — ein Zeichen der sinnlichsten Menschen, der schwindende Hang des Geschlechtstriedes zeigt sich im Nachlassen des Durstes nach Macht: das Erhalten und Ernähren und oft die Lust am Ssen tritt als Ersat ein (Elterntried ist Erhalten, Ordnen, Ernähren, nicht Beherrschen, sondern Wohlbesinden sich und anderen schaffen). In der Macht ist das Gefühl, gern wehe zu thun, — eine tiese Gereiztheit des Organismus, welcher fortwährend Rache nehmen will. Die wollüstigen Thiere sind in diesem Zustand am bösesten und gewaltthätigsten, sich selber über ihren Trieb vergessend.

# 229.

Die Resorption des Samens durch das Blut ist die stärkste Ernährung und bringt vielleicht den Reiz der Macht, die Unruhe aller Kräfte nach Überwindung von Widerständen, den Durst nach Widerspruch und Widerstand am meisten hervor. Das Gefühl der Macht ist dis jetzt am höchsten bei enthaltsamen Priestern und Einsiedlern gestiegen (zum Beispiel bei den Brahmanen).

Die Asketen erlangen ein ungeheures Gefühl von Macht; die Stoiker ebenfalls, weil sie sich immer sieg-reich, unerschüttert zeigen müssen. Die Epikureer nicht; sie finden das Glück nicht im Gefühl der Macht über sich, sondern der Furchtlosigkeit in Hinsicht auf Götter und Natur: ihr Glück ist negativ (wie nach Epikur die Lust sein soll). Gegen die Gefühle der Macht ist das Nachgeben gegen angenehme Empfindungen kaft neutral und schwach. Ihnen kehlte die Herrschaft über die Natur und das daraus strömende Gefühl der Macht. Die Erskenntuß war damals noch nicht ausbauend, sondern sie lehrte sich einordnen und still genießen.

#### 231.

Das Gefühl der Luft der Ergebung ist vielleicht weiblich, — und beider Gefühle sind beide Geschlechter fähig, aber ein Überschuß in jedem besonders. Gott weiß, mit welchen Eigenheiten der geschlechtlichen weiblichen Funktion es zu thun haben mag, daß ihre sinnliche Erregung nicht wesentlich als Wille der Macht sich äußert: beherrscht werden, dienen. Sie fühlen sich schwächer durch die Liebe. Die Ernährung des Eierstockes fordert Kraft ab.

## 232.

Der Mönch, der sich entweltlicht, durch Armuth, Keuschheit, Gehorsam, der namentlich mit der letzteren Tugend, aber im Grunde mit allen dreien auf den Willen zur Macht Verzicht leistet: er tritt nicht sowohl aus der "Welt" als vielmehr aus einer bestimmten Cultur heraus, welche im Gefühl der Macht ihr Glück hat. Er tritt in

eine ältere Stufe der Cultur zurück, welche mit geistigen Berauschungen und Hoffnungen den Entbehrenden, Ohnmächtigen, Bereinsamten, Unbeweibten, Kinderlosen schadslos zu halten suchte.

#### 233.

Das niedere katholische Volk, das gar nichts von freiwilliger Enthaltsankeit weiß, aber sehr viel von unstreiwilliger — weshald es die Genüsse des Lebens ansbetet —, sieht im Heiligen ein Gegenstück von Handlungsweise, von dem es nichts begreift: es glaubt an den Heiligen, quia absurdus est. In unseren protestantischen Ländern, wo gerade jeht die moralische Erziehung fast sehlt oder ganz gedankenlos vor sich geht, hat man vor dem Heiligen einen fast gleichen Respekt; man denkt an die Askeit wie an etwas Übermenschliches und verzist dabei, daß zu jeder antiken Moral, selbst zur episkureischen, eine Askeit gehörte.

#### 234.

Sbel: bezeichnet, einer Auswahl angehören, Ausnahme sein. Für andere sich opfern ist ein Gelüst, mit
dem man zur Ausnahme wird. In Hinsicht auf alle
anderen, welche dasselbe thun, ist man aber nicht edel,
sondern gemein. Unter den "Guten" ist das Gute nicht
als individuell tazirt, sondern als Regel, und wird deshalb nicht angestaunt, nicht gelobt. — Einige sehnen
sich nach einer Gemeinschaft, wo ihr Individuellstes als
Regel empfunden wird, wo es aufhört individuell zu sein.
Andere sind wüthend bei der Vorstellung solchen Gemeinwerdens. Die Ersten leiden an dem Fatum ihrer
Einzigkeit, die Anderen genießen ihre Einzigkeit. Andere
merken sie gar nicht.

Die Edlen, koodol, die Wahrhaften, die sich nicht zu verstellen brauchen! Als Mächtige und Individuen!

236.

Höflich (hübsch), gentile, edel, vornehm, noble, genereux, courtoisie, gentleman, — dies bezeichnet die Eigensschaften, welche man an der obersten Kaste wahrnahm und nachahmte. Somit stammt ein guter Theil der Mosralität wahrscheinlich aus den Instinsten dieser Klasse, als aus dem persönlichen Stolz und der Lust am Gehorssam gegen einen Chef, der Auszeichnung verleiht; sie verachten nach unten hin, sie achten nach oben hin und bei ihres Gleichen, sie verlangen selber aber von aller Welt (Obers, Mittels und Unterwelt) Achtung, sie ges bärden sich als die bessere Hälste der Menschheit. Dasgegen bedeutete im Deutschen der schlichte Mann ehesmals den schlechten Mann: so weit gieng das Mißtrauen gegen den, welcher nicht die künstlicheren Gebärden und Ausdrücke der guten Gesellschaft besas.

# 6. Tugenden. Berbrechen, Sünde.

237.

Koexrrov r'ayaddv alndelas, sagen die Neuplatoniter; das heißt nüglicher ist das Nügliche als die Wahrheit — natürlich. Wenn die Erhaltung und Förderung des Glückes die letzte Aufgabe ist, da mag die Wahrheit zusehen, wie sie dem Frrthum im Wettstreit Stand hält. Zuletzt aber wird sich die Menscheit auf die Wahrheit einrichten müssen, wie sie sich auf die Natur einrichtet, obwohl eine

Allgegenwart liebevoller Mächte ein angenehmerer Glaube gewesen sein mag. Dann wird viel trügliche Hoffnung und also viel Enttäuschung weniger sein, und der Anlaß zum Trösten seltener als jett.

#### 238.

Jeden Augenblick kann eine moralische Empfindung so stark werden, daß sie partielle Unfruchtbarkeit erzeugt, zum Beispiel der Trieb nach Wahrheit könnte die Kunft tödten und den geselligen seinen Verkehr, ebenso die Beredsamkeit. Die Keuschheit. Die Freigebigkeit. Der Fleiß. Die Reinlichkeit. (Puritaner gegen das Theater. Xenophon gegen die Agone. Plato.)

#### 239.

Wir haben nur gegen uns selber wahr zu sein: gegen andere es zu sein ift Aufopferung, und nur in dem Falle, daß dazu der nöthige Hang in uns ift, ist auch die Wahrheit gegen andere ein Gebot der Natur, das befriedigt werden will. — Gegen uns felber ift es Selbsterhaltung; zum Beispiel unsere physischen Kräfte muffen wir uns richtig vorstellen. Uns im Beiftigen einen Sprung jumuthen, ju bem unfere Beine nicht reichen, ebenso im Moralischen, ist Anlaß zu Beinbrüchen und den schwersten Schmerzen; unsere Moralität hat das Maaß ihrer Sbealität an dem Maaße der uns möglichen Kraft, vorausgesetzt daß wir diese steigern fönnen. Alles Wachsthum muß allmählich, nicht sprungweise geschehen. — Wie viel Elend ist in der Welt da= burch, daß man an sich den Maakstab einer unmöglichen Moralität legt! Man schämt sich doch nicht, wenn man nicht wie ein Läufer zu laufen vermag: aber in moralischen Dingen sind wir so kindisch, das Fehlen der natürlichen Bedingungen uns zur Schuld und Schande anzurechnen! Als ob wir unser Werk wären! Dies ist auch wirklich die Hypothese, auf der jenes Schamgefühl wuchs.

#### 240.

Diese handeln ganz egoistisch, aber ihr moralisches Urtheil ist erzogen, alles sofort unter dem Gesichtspunkt des Löblichen und Tugendhaften zu sehen: sie sind vollendet in ihrer Unredlichkeit gegen sich und präsen= tiren in der Gesellschaft das "gute Gewiffen". Andere find höher, aber ihr Urtheil ist pessimistischen Gewohn= heiten hingegeben; sie legen sich alles egvistisch aus und fic verachten alles Egvistische. Ihre edelsten Sandlungen hinterlaffen in ihnen einen Bodensatz von Efel. Es find die, welche an eine Tugend glauben, die es nicht giebt und geben kann! Sie find redlich, aber haben von ihrer Redlichkeit nur Qual und Ekel an fich: weil ihr Lustgefühl auf Handlungen beschränkt ist, deren sie selber sich nicht fähig wissen: aber sie schließen, es müßten anderen diese Handlungen möglich sein: was nicht wahr ift. Der, welcher fagte: "ich habe das Gesetz erfüllt", war gewiß nicht sehr anspruchsvoll in der Ausdeutung desselben und fein Grübler.

## 241.

Sobald wir die Gerechtigkeit zu weit treiben und den Felsen unserer Individualität zerbröckeln, unsern festen ungerechten Ausgangspunkt ganz aufgeben, so geben wir die Möglichkeit der Erkenntniß auf: cs fehlt dann

bas Ding, wozu alles Relation hat (auch gerechte Relation). Es sei benn, daß wir alles nach einem andern Individuum messen, und die Ungerechtigkeit auf diese Weise erneuern, — auch wird sie größer sein (aber die Empfindung vielleicht reiner, weil wir sympathisch geworden sind und im Vergessen von uns schon freier).

#### 242.

Die Menschen sehen allmählich einen Werth und eine Bedeutung in die Natur hinein, die sie an sich nicht hat. Der Landmann sieht seine Kelder mit einer Emotion des Werthes, der Künstler seine Farben, der Wilde trägt seine Angst, wir unsere Sicherheit hinein, es ist ein fortwährendes feinstes Symbolifiren und Gleichsetzen, ohne Bewußtsein. Unser Auge sieht mit all unserer Moralität und Cultur und Gewohnheiten in die Landschaft. — Und ebenso sehen wir auf andere Charaftere: sie sind für mich etwas anderes als für dich: Relationen und Phan= tasmen, unfere Grenzen gegen einander sind darin. -Was heißt da Gerechtigkeit! Die Fülle der Relationen wächst fortwährend, alles, was wir sehen und erleben, wird bedeutungstiefer. Beim Unblick ber Sonne zum Beisviel. — Aber eine Unzahl von alten Bedeutungen und Symbolen sterben auch fortwährend ab, es entleert sich zugleich - und wenn wir auf dem Wege der Gerechtiakeit sind, so sterben die willkürlichen, phantas= tischen Auslegungen, womit wir den Dingen webe und Gewalt thun: denn ihre wirklichen Eigenschaften haben ein Recht, und endlich muffen wir dies höher ehren als uns.

Damit einer aufrichtig sich ber Gerechtigkeit im Großen, gegen Menschen und Dinge, hingiebt, muß in ihm ein prototypischer Vorgang da fein: er muß zwei Gewalten oder mehrere im Kampfe fühlen, den Untergang keiner, ebenso wenig wie den Fortgang des Rampfes wünschen. So erfährt er in sich die Nöthigung zu einem Bertrag, mit Rechten der verschiedenen Bewalten gegen einander: und auch eine durch Gewöhnung an die Achtung dieser Rechte begründete Luft an bem Gerechtsein. Sein inneres Erlebniß strahlt nach außen. Bielleicht daß einer auch von außen her nach innen zu solchem gerechten Sinn kommt. Schonung ist die Braris der Gerechtigkeit: vieles sehen, aber nicht bemerken wollen, vieles ertragen, aber, um des allgemeinen Friedens willen, freudig dazu feben - es fann ein Stoicismus werden, der wie ein Spikureismus aussieht.

## 244.

Ich bin peinlich gerecht, weil es die Distanz aufrecht erhält.

## 245.

Die Triebe haben wir alle mit den Thieren gemein: das Wachsthum der Redlichkeit macht uns unabhängiger von der Inspiration dieser Triebe. Diese Redlichkeit selber ist das Ergebniß der intellektuellen Arbeit, namentlich wenn zwei entgegengesetzte Triebe den Intellekt in Bewegung setzen. Das Gedächtniß führt uns in Bezug auf ein Ding oder eine Person bei einem neuen Affekt die Vorstellungen zu, die das Ding oder die Person früher, dei einem anderen Affekt, in uns erregte: und da zeigen sich vers

schiedene Eigenschaften; sie zusammen gelten lassen ist ein Schritt der Redlichkeit, das heißt es dem, welchen wir jetzt hassen, nachtragen, daß wir ihn einst liebten und sein früheres Bild in uns mit dem jetzigen vergleichen das jetzige mildern, ausgleichen. Dies gebeut die Klugsheit: denn ohne dies würden wir, als Hassende, zu weit gehen und uns in Gesahr bringen. Basis der Gerechtigseit: wir gestehen den Bildern desselben Dinges in uns ein Recht zu!

#### 246.

Das Problem der Wahrhaftigkeit hat noch niemand erfaßt. Das, was gegen die Lüge gesagt wird, sind Naivitäten eines Schulmeisters, und zumal das Gebot: "du sollst nicht lügen!"

#### 247.

Wir sind geneigter, von den Dingen das zu glauben, was uns angenehm ist. Die Thiere, welche dazu weniger streng geneigt sind, die vorsichtigen, erhalten sich besser. Die Furchtsamkeit ein erster Schritt der Redlichkeit.

# 248.

Die Redlichkeit gegen uns selber ist älter als die Redlichkeit gegen andere. Das Thier merkt, daß es oft getäuscht wird, ebenso muß es sich oft verstellen. Dies leitet es, zu unterscheiden zwischen Irren und Wahrsehen, zwischen Verstellung und Wirklichkeit. Die abssichtliche Verstellung ruht auf dem ersten Sinne der Redlichkeit gegen sich.

# 949.

Ich meine nicht, daß die Redlichkeit gegen sich etwas so absolut Hohes und Reines sei: aber mir ist

dabei wie bei einem Erforderniß der Reinlichkeit. Es mag einer sein, was er will: Genie, oder Schauspieler — nur reinlich! (Heinrich Heine hat etwas Reines.)

#### 250.

Meine Aufgabe: alle Triebe so zu sublimiren, daß die Wahrnehmung für das Fremde sehr weit geht und doch noch mit Genuß verknüpft ist: der Trieb der Redlichkeit gegen mich, der Gerechtigkeit gegen die Dinge so stark, daß seine Frende den Werth der anderen Lustarten überwiegt und jene ihm nöthigenfalls, ganz oder theilweise, geopsert werden. Zwar giebt es kein interesselsses Anschanen, es wäre die volle Langeweile. Aber es genügt die zarteste Emotion!

#### 251.

Handlungen, die eine lange Zeit als Ausnahmen empfunden werden und Ehre bringen, werden endslich übung und gelten dann als anftändig. Ebenfo könnte die Redlichkeit in Betreff alles Wirklichen einmal Anftandsfache werden, und der Phantaft einfach als unsanftändig außer Betracht kommen.

# 252.

Unserem ganzen Organismus ist das vorschnelle Zuneigen und Abneigen, die Verstellung u. s. w. eingeformt worden: allmählich kann ihm auch die Wahrhaftigkeit angebildet werden und immer tieser einwurzeln. Mit welchen Wirkungen? Einstweilen ist er ein bewegtes Net von Lüge und Trug und deren Fangarmen: ganz thierisch-nüglich. Die Erziehung zur Wahrheit — ist sie

eine Verbesserung des Thieres, eine höhere Anpassuna an die Wirklichkeit? — Unfer Wohlwollen, Mitleid, unfere Aufopferung, unfere Moralität ruht auf dem selben Unterbau von Lüge und Verstellung wie unser Boses und Selbstisches! Dies ist zu zeigen! Der unangenehme, ja tragische Eindruck dieser Entdeckung ist unvermeid= lich zunächst. Aber alle unsere Triebe müssen zunächst ängstlicher, mißtrauischer werden, allmählich mehr Bernunft und Redlichkeit in sich aufnehmen, hellsichtiger werden und immer mehr so den Grund zum Miß= trauen acgen einander versieren: so fann einmal eine größere Freudigkeit entstehen, eine fundamentalere: einst= weilen wäre diese Freudigkeit nur dem Unredlichen möglich. Resignation und jene hervische Lust am Trot und am Siege sind die einzigen Formen unserer Freudiafeit: wenn wir Erkennende find. Wie kommt es nur, daß wir gegen die gründliche Berlogenheit und Verftelltheit anfämpfen? Gin Gefühl der Macht, welches in der Entwickelung und dem Wirken unseres Intellekts frei wird, treibt uns: es macht Appetit.

## 253.

Die Lehre von der Mäßigung ist eine Beobachtung der Natur. Bas hoch und stark werden soll, muß seine Krast immer wie ein Kapital vergrößern und darf selber davon nicht leben wollen.

## 254.

Auch die (chinesische) Tugend der Höslichkeit ist eine Folge des Gedankens: ich thue den Anderen wohl, weil es mir so zu gute kommt — doch so, daß dies "Weil" vergessen worden ist. Nicht aber entsteht

Wohlwollen auf dem angegebenen Wege durch Vergessen, — aber Höslichkeit ist doch sehr benachbart. Die Chisnesen haben die Familienempfindung durchgeführt (Kinder zu den Eltern, die Römer mehr die der Bäter zu der Familie: Pflicht).

#### 255.

Das, was über die Nothdurft hinausgeht, höher zu achten, das Entbehrliche, den Butz u. f. w., ein uralter Trieb: eine gewisse Verachtung gegen das, was den Organismus und das Leben constituirt. Kalóv Griechen, honestum Römer — sehr sonderbar! Das Außerordentliche? Die Moral wollte den menschlichen Handlungen eine Bedeutung geben, einen But, einen fremden Reig, ebenso alle Beziehungen zur Gottheit. Gin intellektueller Trieb äußert sich so, das Leben soll interessant aufgefaßt werden, und che man die Wiffenschaft hatte, welche gerade alles, was zur Nothdurft gehört, im böchsten Maake interessant machte, alaubte man sich über die Nothdurft erheben zu müffen, um den Menschen interessant zu finden. Deshalb die Annahme geheimniß= voller, dämonischer Gewalten in ihm u. s. w. (Namentlich wo die Befriedigung der natürlichen Triebe leicht ist, bei großer Fruchtbarkeit des Bodens u. f. w., trat schnell Geringschätzung gegen bas "Natürliche" ein).

## 256.

Iene Moralität, welche am allerstrengsten von jedersmann gesordert, geehrt und heilig gesprochen wird, die Grundlage des socialen Lebens: was ist sie denn als jene Verstellung, welche die Menschen nöthig haben, um mits

einander ohne Furcht leben zu können? (so daß der Einzelne sich dem Anderen als gleich giebt und sich benuten läßt, so wie er jenen benutt). Der allergrößte Theil dieser Verstellung ist schon in Fleisch, Blut und Mustel übergegangen, wir fühlen es nicht nicht als Verstellung, so wenig wir bei Begrüßungsworten und höflichen Mienen an Verstellung benken: was sie trogdem find. Die gewöhnlichsten Arten der Verstellung sind: erstens man ähnelt sich seiner Umgebung an, man versteckt sich gleichsam in ihr; zweitens man macht es einem anderen Menschen, der Ausehen und Erfolg hat, nach und giebt fich als etwas Höheres, als man ist. Im erften Falle folgt man der Sitte und wird "fittlich", im zweiten Kalle folgt man der Autorität und wird "gläubig": unter allen Umständen erregt man keine Furcht mehr denn wir haben jest viele "Unseres Gleichen"

## 257.

Unsere Sicherstellung des Nächsten durch sociale Maaßregeln beweift nicht mehr Mitleiden, aber mehr Vorsicht und Kälte.

## 258.

Wenn nicht das alte jus talionis noch fortwirkte, so würde man gewiß nicht gerade den Mörder hinrichten, sondern nach dem Satze, daß die Ehre mehr werth ist als das Leben, viel eher den Ehrenräuber, den Verleumder. Ebenso ist schmerzhafte Verstümmelung und Ühnliches ein viel schwereres Leiden als das Sterben; folglich wäre der Grausame eher hinzurichten als der Mörder, insgleichen der gewissenlose Arzt, Hebanme u. s. w. Endlich, inssofern der Urheber vieler Tode unheilvoller ist als der

Mörder, so müßten alle Fürsten, Minister, Volksredner und Zeitungsschreiber, durch welche ein Arieg erregt und befürwortet worden ist, hingerichtet werden; ich meine natürlich die ungerechten Ariege. Aber man wird mir sagen, daß es keine ungerechten Kriege giebt.

#### 259.

Es scheint, daß viele Verbrechen aus derselben Kraft stammen, aus der die pessimistische Denkweise stammt; sie sind die Entladung dieser Kraft in Hand-lungen.

#### 260.

Wer eine herrschende Leidenschaft hat, der empfins bet bei der Ausnahmehandlung einen Gewissensdiß, zum Beispiel der Jude (bei Stendhal), der verliebt ist und Geld für ein Armband von seinem Geschäft bei Seite legt, oder Napoleon nach einer generösen Handlung, der Diplomat, der einmal ehrlich gewesen ist u. s. w.

## 261.

Man nimmt verschiedene "beste Dinge" vom Urtheil anderer an (die selber sehr verschieden sind) und ents deckt, daß sie sich widersprechen: daß heißt, man glaubt sein Gewissen in Unruhe.

## 262.

Wie kann sich der moderne Mensch den Vortheil der Absolution verschaffen, dem Gewissensbiß ein Ende nachen? Chemals hieß es: "Gott ist gnädig": es hilft nichts, die Menschen mussen es jest sein!

Um von den Sünden zu erlösen, empfahl man früher den Glauben an Jesus Christus. Jest aber sage ich: das Mittel ist, glaubt nicht an die Sünde! Diese Kur ist radikaler. Die frühere wollte einen Wahn durch einen andern erträglich machen.

Nur ist es nicht so leicht, nicht zu glauben, — benn wir selber haben einmal daran geglaubt und alle Welt glaubt oder scheint doch daran zu glauben. Wir müssen nicht nur umlernen, sondern unsere Schähungen umgewöhnen — es bedarf der Übung.

#### 264.

"Alle Menschen sind Sünder" ist eine solche Übertreibung wie "alle Menschen sind Irre", auf welche Ärzte gerathen könnten. Hier sind die Gradunterschiede außer Acht gelassen, und das Wort und die Empsindung, welche der abnorme, äußerste Grad erweckt hat, sind auf das ganze verwandte Seelenleben der mittleren und niederen Grade mit übertragen. Man hat die Menschheit schrecklich gemacht dadurch, daß man eine Abnormität in ihr Wesen verlegte.

# 265.

Wir können manches Wort einer fremden Sprache nicht nachsprechen, ja nicht einmal richtig hören. Wir können manche Dinge nicht sehen, wenn wir nicht geslernt haben, die Theile zu sehen. Auch das Sprechen, Hören und Sehen muß gelernt werden. Aber bei unserer ungenauen Beobachtung des Lernvorganges glauben wir in allen drei Fällen, der gute Wille genüge, und sehen bei einem jungen Menschen, dem es mißlingt, bösen Willen voraus. Wie böse hat man sich die Menschheit dadurch gemacht, daß man ihr Unverwögen in den Willen verlegte!

# 7. Einzelbemerfungen.

266.

"Ihr braucht nur Märtyrer zu sein, dann seid ihr eurer Sache gewiß!" — so klang die Stimme der Verführung, mit der man über die Moralforderungen triumphirte. Sin Entschluß wie zum Zahnausziehen!

#### 267.

Es ist ein Interesse des Menschen, das, was er seinem Eigennuze abgerungen hat und dem allgemeinen Besten opfert, mit so hohen Worten wie möglich zu benennen; die, welche wenig opfern, bestehen am strengsten auf der moralischen Prachtrede. Wem es natürlich ist, der will, daß ein sach davon gesprochen werde, womöglich etwas zu gering: so fällt es nicht in die Augen und kann still geübt werden. Die Besten haben ein Interesse an der Verkleinerung der moralischen Wortwerthe. Andere haben die moralischen, erhabenen Attitüden nöthig, jene Halbschauspieler, deren Werth in dem liegt, was sie bes deuten, nicht in dem, was sie sind.

## 268.

Die Chrlichkeit verlangt, daß man anstatt der unbestimmten moralischen Worte von edlem Klange, wie sie üblich sind, nur die erkennbaren und in der Mischung überwiegenden Elemente bei Namen nenne, trotz dem Fehler der Unvollständigkeit und trotzdem, daß diese überwiegenden Elemente bisher einen bösen Klang hatten; aber wenigstens wird so ein falscher Heiligenschein zerstört. Man soll ein Ding a potiori nennen und nicht a nihilo.

In der Wissenschaft der speziellsten Art redet man am bestimmtesten; jeder Begriff ist genau umgrenzt. Am unsichersten wohl in der Moral; jedermann empfindet bei jedem Worte etwas anderes, und je nach Stimmung. Hier ist die Erziehung vernachlässigt, alle Worte haben einen Dunstkreis, bald groß, bald eng werdend.

#### 270.

Über das Wetter, über Krankheiten und über Gut und Böse glaubt jeder mitreden zu können. Es ist das Zeichen der intellektuellen Gemeinheit.

#### 271.

Um die Moral haben sich im Ganzen immer nur die sehr moralischen Menschen bekümmert, meistens in der Absicht, sie zu steigern. Was Wunder, daß eigentslich die unmoralischen und durchschnittlichen Menschen dabei sast unbekannt geblieben sind! Die moralischen Menschen haben über sie phantasirt und vielsach ihre Phantasien den Leuten in den Kopf gesetzt.

# 272.

Dieselben Dinge werden immer wieder gethan, aber die Menschen umspinnen sie mit immer neuen Gedanken (Werthschätzungen).

# 273.

Etwas, das seit langem besteht, nicht zu Grunde gehen lassen — eine vorsichtige Praxis, weil alles Wachsethum so langsam ist und selbst der Boden so selten günstig zum Pflanzen. Die bestehenden Kräfte umbiegen zu anderen Wirkungen!

Das Problem in der Zeit der griechischen Tragödie war: wie konnten diese gräßlichen Dinge eigentlich geschehen, während die Thäter Herven und keine Versbrecher waren? Dies war die große Übung in der Psychologie Athens.

#### 275.

Es ist die europäische Art des moralischen Idealismus, sich die moralischen Vorstellungen so hoch und so sein auszudichten, daß, wenn der Mensch von ihnen aus auf sein Handeln zurücklickt, er sich gedemüthigt fühlt. Diese Art Idealismus verträgt sich vorzüglich mit einem gewinnsüchtigen, rücksichtslosen, ehrgeizigen Leben. Die Minute der Demuth ist die Abschlagszahlung für ein Leben, welches mit jenem Idealismus nichts zu thun hat.

#### 276.

Seit Roufsean hat man die Unmittelbarkeit des Gefühls verherrlicht, sich jemanden an die Brust wersen, seinen Zorn wie seinen Speichel auswersen u. s. w. Sonderbar, daß alle großen Weisen der Moral das gerade Gegentheil verlangt haben! Zurückhaltung des Gefühls— und daher die Würde im Benehmen des sittlichen Menschen. Es giebt reizende, vollkommene Seelen, denen es wohl ansteht, weil sie kein Übermaaß in sich haben: aber das Gesetz nach einem Mozart machen, heißt doch———; wir sind keine Singwögelchen. Auch gute und respektable Gesühle, maaßlos und unmittelbar geäußert, erregen Widerwillen gegen sich: so hat wohl jeder eine mal das Mitleiden, das sich nicht in Schranken hält, zu allen Tenseln gewünscht.

Vergleich mit Pascal: haben wir nicht auch unsere Stärke in der Selbstbezwingung, wie er? Er zu Günften Gottes, wir zu Gunften der Redlichkeit? Freilich: ein Ideal, die Menschen der Welt und sich selber entreißen, macht die unerhörtesten Spannungen, ist ein fortsgeschtes Sichwidersprechen im Tiefsten, ein seliges Ausrnhen über sich, in der Verachtung alles dessen, was "ich" heißt. Wir sind weniger erbittert und auch weniger gegen die Welt voller Nache, unsere Kraft auf einmal ist geringer, dasür brennen wir auch nicht gleich Kerzen zu schnell ab, sondern haben die Kraft der Dauer.

#### 278.

Der Zustand Pascal's ist eine Passion, er hat ganz die Anzeichen und Folgen von Glück, Elend und tiefstem, dauerndem Ernste. Deshalb ist es eigentlich zum Lachen, ihn so gegen die Passion stolz zu sehen — es ist eine Art von Liebe, welche alle anderen verachtet und die Menschen bemitleidet, ihrer zu entbehren.

#### 279.

Pascal hat keine nüglich e Liebe vor Augen, sondern lauter vergendete, es ist alles egoistische Privatsache. Daß aus dieser Summe von Thätigkeiten sich eine neue Generation erzeugt, mit ihren Leidenschaften, Gewohnsheiten und Mitteln (oder Nicht-Mitteln) sie zu befriedigen — das sieht er nicht. Immer nur den Einzelnen, nicht das Werdende.

# 280.

Die Huldigung des Genie's vor der Güte bei Schopenhauer war eine schöne Attitüde.

Der Dünkel, das Gefühl der Macht ist oft ganz unsschuldig und gebärdet sich wie ein Kind, ohne von gut und böse zu wissen.

#### 282.

Sagt nicht, daß die Langeweile sie plagt: sie wollen an nichts anbeißen, weil ihr Wille zur Macht nicht weiß, wie er zu sättigen ist — alles andere ist nichts dagegen.

#### 283.

Moralität: wir legen unseren Handlungen einen imaginären Werth bei (abhängig vom Erfolge), die Empfindung des Nicht-mehr-Stlaven! Auf alles drückt er das Siegel der neuen Freiheit. Stärkstes Gefühl der Veränderung, wenn der Sklave thun kann, was er will.

# 284.

Geistesgegenwart: das heißt die Fähigkeit sich seine Worte und Handlungen durch die Umstände diktiren zu lassen, — ist also eine Fähigkeit zu lügen und zu heucheln.

# 285.

Die Plage durch die Begierde ist an sich nicht so groß, wenn man sie für nichts Böses hält. So wenig als der Stuhldrang uns tiefe Seelennoth macht.

# 286.

Sie nennen es meinen Muth, andere werden es meine Schamlosigkeit nennen. Das Loben und Tadeln trifft nicht die Sache, sondern ein Verhältniß des Lobens den und Tadelnden zu dieser Sache.

"Du sollst nicht stehlen!" Aber wo hört dem das Sigenthum auf? Sin Gedanke, ein Antrieb, ein Gesichtspunkt, der Ausdruck eines Bildes, eines Gebäudes, eines Menschen — ist es nicht alles Sigenthum? Und alles stehlen wir fortwährend. Wir stehlen alle Dinge und Sonnen in uns hinein, wir tragen alles für uns fort, was da ist, ja was ehemals geschehen ist. Wir denken nicht an die Anderen dabei. Ieder individuelle Mensch sieht zu, was er alles für sich bei Seite schaffen kann.

#### 288.

Im Sittlichen muß man nicht an seine äußersten Grenzen gehen: sonst geräth man in den Ekel am Sittslichen.

#### 289.

Das Genie das Erzeugniß glücklicher Zufälle: seine Bedingungen weiß man nicht voraus. Die reine Begünstigung im Sinne der bisherigen Moralität macht durchaus kein Genie und keine Fruchtbarkeit; von der Erziehung und Verwendung der bösen Triebe und Zusfälle weiß die Moral nichts, desto mehr die Prazis. Es ist unmöglich, Genie's absichtlich zu fördern — dann müßte man sie durch und durch kennen. Frauen, in ihrer Absicht der Förderung, richten sie gewöhnlich zu Grunde.

# 290.

Die Verfeinerung der Intelligenz verfeinert auch unsere Bosheit, und die Lust am Intellekt giebt uns zuletzt auch Lust an der verfeinerten Bosheit der Anderen. Der Fortschritt besteht in dem Grade, als der Mensch Bosheit vertragen kann, ohne zu leiden.

Die Moralität wirkt malerisch, wenn sie lange durch Unmoralität aufgestaut war.

#### 292.

Auf Menschen, denen viel Plötliches begegnet, sei ce von außen oder von innen her, wirkt alles, was ruhig erwartet werden fann, humanisirend: also zum Beispiel iede Gewohnheit, welche über sie und über ihre Gesell= schaft herrscht: denn das Gewohnte macht keine rasche Spannung, keine schnelle Maagregel nöthig. Plökliches ungestümes Sandeln ift ebenso halb-wildenhaft wie plotliches ungestümes Überwundenwerden von Affekten. Für solche Zustände besteht das Moralische im Gewohnten, Ruhigen, Abwartenden, Überlegenden. In anderen Zeitaltern, wo dagegen gerade ein Übermaaß von diesen Eigenschaften existirt, scheinen die Leidenschaften und ungestümen Handlungen moralischer; es ist, als den Menschen dieser Zeiten ein Blick in die Natur dabei gegönnt wäre, so daß ihnen freier, fühner, erregter zu Muthe wird, sie halten also das Plögliche für das humanifirende Element, wie jene Früheren das Gegentheil.

# **29**3.

Gesetzt, man erwartet immer das Böse, die unansgenehme Überraschung, so ist man immer in seindseliger Spannung, wird für andere unerträglich und seidet selber an der Gesundheit: solche Naturen sterben aus. Im Ganzen sind nur die zusriedeneren und hoffnungsreicheren Rassen am Leben geblieben. — Wer immer Schlimmes erwartet, wird böse, nämlich seindselig, argwöhnisch, unsruhig; dies ist die Wirkung pessimistischer Denkweisen.

Was an uns bemerkbar ist, das wächst oder verwelkt unter dem Einflusse des Lichtes, das von den anderen Menschen auf uns strahlt: gleichsam als ob die Augen der Menschen für uns nothwendige Wärmes und Lichtquellen wären. Als bemerkdar und bemerkt, regulirt sich das Wachsthum nach den Anderen, zum Beispiel unsere Haltung, Miene. — Dann was wir bemerken, aber andere nicht wissen können! — und endlich das, was auch wir nicht bemerken! Die Grenzen sind versschieden, vieles ist mir im Licht, was anderen im Dunkel ist, und entwickelt sich solglich anders, zum Beispiel Religiosität, Sinn sür Wahrheit, Sympathie, Laster.

#### 295.

Es giebt bei jeder Handlung erstens das wirkliche Motiv, das verschwiegen wird, zweitens das präsentable, eingeständliche Motiv. Letteres geht von uns aus, von unserer Freude, unserem Individuum, wir stellen uns individuell damit. Ersteres aber hat die Nücksicht auf das, was die Anderen denken, wir handeln, wie jeder handelt, wir präsentiren uns als Individuen, aber handeln als Gattungswesen. Komisch! Zum Beispiel ich suche ein Amt: 2. "ich din es mir schuldig, mich nützlich zu machen"; 1. "ich will meines Amtes wegen von den Anderen respektirt werden".

#### 296.

Oft kommen zwei Menschen zusammen, deren Sittlichsteit so schlecht zusammen paßt, daß der Eine da ein vacuum hat, wo der Andere seine Kraft und Tugend fühlt; sie nennen sich gegenseitig "unsittlich".

Die Freude unserer Feinde an unserem Unglück mitgenießen ist möglich.

#### 298.

Man könnte die Menschen darnach abschäßen, wie hoch das Glück eines Jeden ist, das ihm überhaupt möglich ist: wiederum, wie viel Glück er mitzutheisen vermag, wie viel Unbehagen und Unglück u. s. w.

#### 299.

Du weißt wohl, cs ist eine Chrensache, öffentlich über ben Charakter und die Motive eines Menschen zu reden. Freund! Es ist auch eine Chrensache, über sie bei dir nachzudenken!

## 300.

Wir können nur die Charaktere begreifen, die wir aus uns bilden können, und nur so viel von ihnen. Wie unser Auge nur sehen kann, wozu es sich geübt hat.

# 301.

Es giebt eine gierige und athemlose Art zu denken. Auch hier ist Moralität nöthig.

# 302.

Wenn unsere Triebe gleich stark sind und nach entsgegengesetzen Zielen uns ziehen, entsteht jener Kampf und jene Noth, welche die Moralisten so hoch stellen. Eigentlich ist für viele die Tugend nichts werth, wenn sie nicht einen solchen Kampf macht; das heißt man will, daß die entgegengesetzen Triebe ebenso stark seine!

Ein Laokoon, der seine Schlangen zerdrückt! Eine pathestische Attitüde!

# 303.

Einem Regiment tren und gewissenhaft gedient zu haben, welches sich zuletzt als ein böses und verhängnißvolles herausstellt — und nicht mehr zurück, nicht
mehr rechts und links können — welche Vitterkeit! In
ber Schlinge seiner arglosen Tugend sich gefangen sehen!
Gewissenhaft sein und als sicheren Lohn die Verachtung derer, die das Regiment verachten, das heißt
der Besten zu ernten! Da auszuharren kann hervischer
sein, als die Flucht und der Kampf und das Preisgeben
der Sicherheit und der Güter.

#### 304.

Entwickele alle deine Kräfte — aber das heißt: entwickele die Anarchie! Gehe zu Grunde!

# 305.

Schauer und Umwandlung beim Anblick einer schönen That: wie bei großen Felsen und plötzlichen entzückenden Ausblicken auf eine blühende Begetation.

# IV.

# Psychologie.

# 1. Allgemeines.

a) Wahrnehmung, Phantafie, Gedächtniß, Denken. 306.

Das Bervollständigen (zum Beispiel wenn wir die Bewegung eines Vogels als Bewegung zu sehen meinen), das sofortige Ausdichten geht schon in den Sinneswahrnehmungen los. Wir formuliren immer ganze Menschen aus dem, was wir von ihnen sehen und wissen. Wir ertragen die Lecre nicht, - das ist die Unverschämtheit unserer Phantasie: wie wenig an Wahrheit ift sie gebunden und gewöhnt! Wir begnügen uns feinen Augenblick mit dem Erkannten (oder Erkenn= baren!). Das spielende Berarbeiten bes Materials ift unsere fortwährende Grundthätigkeit, Übung also der Phantasie. Man denke als Beweis, wie mächtig diese Thätiakeit ist, an das Spielen des Sehnervs bei ge= schlossenem Auge. Ebenso lesen wir, hören wir. Das genaue Boren und Sehen ift eine fehr hohe Stufe der Cultur, - wir sind noch fern davon. Die Lügnerei wird noch gar nicht darin gefühlt! Dieses spontane Spiel von phantasirender Kraft ist unfer geistiges Grundleben: die Gedanken erscheinen uns, das Bewuftwerden, die Sviegelung des Prozesses im Prozeß ist nur eine verhältnikmäßige Ausnahme (vielleicht ein Brechen Contraste).

Das Nachbilden (Phantasiren) wird uns leichter als das Wahrnehmen, Nurspercipiren: weshalb überall, wo wir meinen, blos wahrzunehmen (zum Beispiel Bewegung) schon unsere Phantasic mithilft, ausdichtet und uns die Anstrengung der vielen Einzelwahrnehmungen erspart. Diese Thätigkeit wird gewöhnlich übersehen, wir sind nicht leidend bei den Einwirkungen anderer Dinge auf uns, sondern sofort stellen wir unsere Kraft dagegen. Die Dinge rühren unsere Saiten an, wir aber machen die Melodie daraus.

#### 308.

Was ist denn die Phantasie? Eine gröbere, ungereinigte Vernunft, — eine Vernunft, die bei Vergleichungen und Einordnungen große Fehler macht, unstet im Tempo ist und von den Affekten hin und her gegängelt wird; eine wilde und malerische Art der Vernunft, die Mutter der Scheinerkenntnisse und der "plößlichen Erleuchtungen" (wo der Glanz einer Idee mit dem Lichte der Wahrheit verwechselt wird). Beide, die Vernunft und die Phantasie sind gebärend, aber letztere wird leichter befruchtet und setzt viel mehr Mißgeburten und Mondskälber in die Welt. Vernunft ist eine Phantasie, welche durch Schaden klug geworden ist, vermöge des zusnehmenden besseren Sehens, Hörens und Sichserinnerns.

# 309.

Unser Denken ist wirklich nichts als ein sehr versfeinertes, zusammen verflochtenes Spiel bes Sehens, Hörens, bie logischen Formen find phys

siologische Gesetze ber Sinneswahrnehmungen. Unsere Sinne sind entwickelte Empfindungscentra mit starken Resonanzen und Spiegeln.

#### 310.

Unsere Meinungen: die Haut, die wir uns umlegen, in der wir gesehen werden wollen, oder in der wir uns sehen wollen; das Äußerlichste, der Schuppenpanzer um die Gedanken eines Menschen. So scheint es. Andererseits ist diese Haut ein Erzeugniß, wir wissen nicht welcher Kräfte und Triebe, eine Art Ablagerung, sortwährend sich stückweise lösend und neubildend. — Lautbilder und Selbilder als Hieroglyphen für bestimmte Eindrücke und Geschle sind das Material der Meinungen, Verseinerungen des Ohrs und Gesichtssinnes und eine Relation zwischen beiden.

# 311.

Es giebt kein eigenes Organ des "Gedächtnisses": alle Nerven, zum Beispiel im Bein, gedenken früherer Erfahrungen. Jedes Wort, jede Zahl ist das Resultat eines physischen Vorganges und irgendwo in den Nerven sest geworden. Alles, was den Nerven anorganisirt worden, lebt in ihnen fort. Es giebt Wellenberge der Erzegung, wo dies Leben in's Bewußtsein tritt, wo wir und erinnern.

# 312.

Wenn wir in einen bestimmten physiologischen Zustand treten, dann tritt uns das in's Gedächtniß, was das letzte Mal, als wir in ihm waren, von uns gedacht wurde. Es muß eine Auslösung im Gehirn für jeden Zustand geben.

"Die Zeit heilt jeden Kummer": die Zeit thut gar nichts. Bielmehr sind es die Befriedigungen vieler Triebe, die allmählich eintreten und Vergessenheit bringen — es ift das Mittel Epikur's gegen die großen Schmerzen: sich den Vergnügungen ergeben. (Die Schweinejagd bei Pascal nach dem Tode eines Sohnes.) Auch die "Tröstungen der Religion und Philosophie" gehören unter diese abziehenden Vergnügungen: ihr Werth des steht vor allem in der Beschäftigung mit ihnen und dem Nachdenken u. s. w.

#### 314.

Wir empfinden peinlich, daß jemand uns geringsschätzt. In einem hohen Moment der Stimmung sehen wir auf diese peinliche Empfindung hin und zurück, wie auf etwas Fernes, das uns kaum noch angehört, die Empfindung wird sast zum Wissen darum. Fast alle Dinge, von denen wir nur diese Empfindung des Wissens darum haben, scheinen uns ferner und außer uns, der leidende oder angenehme Trieb als Fundament darin ist uns kaum mehr bemerkdar. Aber er muß darin sein, das Gedächtniß merkt nur Thatsachen der Triebe: es lernt nur, was in einen Gegenstand eines Triebes verswandelt ist! — Unser Wissen ist die abgeschwächteste Form unseres Trieblebens; deshalb gegen die starken Triebe so ohnmächtig.

# 315.

Erstens Zeit der Triebe ohne Gedanken, zweitens Zeit der Triebe mit Gedanken (Urtheilen). Hier werden Triebe und Trieb-Verhäkelungen vorgestellt. Die häufige Wiederholung, das Zustimmen und Verwerfen solcher Vorstellungen übt eine Rückwirfung auf die Triebe selbst, einige werden sehr geübt, andere außer Übung gesetzt und ausgedorrt. Allmählich entsteht durch unsgeheure Übung des Intellekts die Lust an seiner Aktisvität: und daraus endlich wieder die Lust an der Wahrhaftigkeit in seiner Aktivität. Ursprünglich sind die intellektuellen Funktionen sehr schwer und mühsselig. Nachmachen ist das Beste, Haß gegen das Neue. Spät endlich ist umgekehrt der Ekel am Nachmachen schnell da und die Lust am Neuen und am Wechsel sehr groß.

#### 316.

Auch dem feinsten Gedanken entspricht eine Vershäkelung von Trieben. — Die Worte sind gleichsam eine Claviatur der Triebe, und Gedanken (in Worten) sind Aktorde darauf. Jedoch ist die anregende Kraft des Wortes sür den Trieb nicht immer gleich, und mitunter ist das Wort fast nichts als ein Laut.

# 317.

Der Gedanke ist ebensowohl wie das Wort nur ein Zeichen: von irgend einer Congruenz des Gedankens und des Wirklichen kann nicht die Rede sein. Das Wirksliche ist irgend eine Triebbewegung.

# 318.

llnsere Triebe widersprechen sich häufig, darüber ist nichts zu wundern! Vielmehr wenn sie harmonisch sich auslösten, das wäre seltsam. Die Außenwelt spielt auf unseren Saiten; was Wunder, daß diese oft dissoniren!

Das Urtheil ist etwas sehr Langsames im Vergleich zu der ewigen, unendlich kleinen Thätigkeit der Triebe. Die Triebe sind also immer viel schneller da, und das Urtheil ist immer nach einem fait accompli erst am Platze: entweder als Wirkung und Folge der Triebregung oder als Wirkung des miterregten, entgegengesetzen Triebes. Das Gedächtniß wird durch die Triebe erregt, seinen Stoff abzuliesern. — Durch jeden Trieb wird auch sein Gegentrieb erregt, und nicht nur dieser, sondern wie Oberton-Saiten noch andere, deren Verhältniß nicht in einem so geläusigen Worte zu bezeichnen ist, wie "Gegensag".

# 320.

Mit den Gedanken steht es wie mit den körperlichen Bewegungen: ich muß warten, ob fie fich ereignen, wenn ich sie auch will; es hängt davon ab, ob sie eingenbt sind. Das Wollen ist hier nicht das Vorstellen bes Rieles, sondern die Vorstellung logischer Formen (Gegensatz eines Gedankens, parallel, ähnlich, Bräniffe, Schluß u. s. w.) in der Form des Wunsches. Das Gebächtniß muß den Inhalt geben. — Bei Gelegenheit eines Sages versucht das Gedächtniß zu den einzelnen Worten etwas Zugehöriges anzuhängen, und unfer Urtheil entscheidet, ob es dazu pakt und wie. sucht der Fuß eine Menge Lagen im Augenblick des Stolperns. Wir wählen aus diesen plötlich auftauchenden Gedanken-Embryonen aus: wie wir aus den zu Gebote stehenden Worten unsere Gedanken in Formel bringen. Das Wesentlichste des Prozesses geht unter unserem Bewuftsein vor sich. Unser Charafter entscheidet,

ob zugehörige Gedanken wesentlich die des Widerspruchs, der Beschränkung, der Zustimmung sind: das Entstehen jedes Gedankens ist ein moralisches Ereigniß. — Die logischen Formen erscheinen so als der allgemeinste Ausdruck unserer Triebe, Zuneigung, Widerspruch u. s. w. Vis in die Zelle hinein giebt es keine Bewegungen, als solche "moralischen" in diesem Sinne.

#### 321.

Verstehen, soweit es einem Seden möglich ist — das heißt eine Sache so bestimmt als möglich sich auf uns abgrenzen lassen, so daß sie unsere Form an der Grenze bestimmt und wir uns ganz genau bewußt werden, wie angenehm oder unangenehm uns bei dieser Bestimmung zu Muthe wird. Also unsere Triebe fragen, was sie zu einer Sache sagen! Dagegen uns trieblos und ohne Lust und Unlust verhalten, mit einer künstlichen Anaesthesie — das kann kein Verstehen geben, sondern dann fassen wir eben mit dem Nest von Trieben, der noch nicht todt ist, die Erscheinung auf, das heißt so matt und flach wie möglich; wohl aber können wir mitunter unsere Triebe der Keihe nach hintereinander über dieselbe Sache befragen: die Urtheile vergleichen — zum Beispiel über ein Weib, einen Freund.

# 322.

Der Anblick der Welt wird erst erträglich, wenn wir sie durch den sansten Rauch des Feuers angenehmer Leidenschaften hindurch sehen, bald verborgen als einen Gegenstand des Errathens, bald verkleinert und verkürzt, bald undeutlich, aber immer veredelt. Ohne unsere

Leidenschaften ist die Welt Zahl und Linie und Gesetz und Unsinn, in alledem das widerlichste und anmaaß= lichste Paradoxum.

#### 323.

"Wir kommen nie zum Kern der Dinge": ich sage, wir kommen nie zum letzten Zipfel unserer Leidenschaften und sehen höchstens vermittelst der einen über die andere hinaus.

#### 324.

Unsere Leidenschaften sind die Vegetation, die den Felsen nackter Thatsachen sofort wieder zu umkleiden beginnt. Das ewige Spiel!

# b) Wille.

# 325.

Die Sprache trägt große Vornrtheile in sich und unterhält sie, zum Beispiel daß, was mit einem Wort bezeichnet wird, auch ein Vorgang sei: Wollen, Bezehren, Trieb — complizirte Dinge! Der Schmerz bei allen Dreien (in Folge eines Druckes, Nothstandes) wird in den Prozeß "wohin?" verlegt: damit hat er gar nichts zu thun, es ist ein gewohnter Irrthum aus Ussociation. "Ich habe solches Bedürsniß nach dir." Nein! Ich habe eine Noth, und ich meine, du kannst sie stillen (ein Glauben ist eingeschoben). "Ich liebe dich." Nein! Es ist in mir ein verliebter Zustand, und ich meine, du werdest ihn lindern. Diese Objektakkusative! Ein Glauben ist in all diesen Empfindungsworten enthalten, zum Beispiel wollen, hassen u. s. w. Ein Schmerz und eine Meinung in Betreff seiner Linderung, — das ist die

Thatsache. Ebenso wo von Zwecken geredet wird. — Eine heftige Liebe ist die fanatische, hartnäckige Meinung, daß nur die und die Person meine Noth lindern kann, es ist Glaube, der selig und unselig macht, mitunter selbst im Besitze noch stark genug gegen jede Enttäuschung, das heißt Wahrheit.

#### 326.

Begierde! Das ist nichts Einfaches, Elementares! Vielmehr ist eine Noth (Druck, Drängen u. s. w.) zu unterscheiden und ein aus Erfahrung bekanntes Mittel, dieser Noth abzuhelsen. Es entsteht so eine Verbindung von Noth und Ziel, als ob die Noth von vornherein zu jenem Ziele hinwolle. Ein solches Wollen giebt es gar nicht. "Mich verlangt zu uriniren", ist ebenso irrthümlich als "es giebt einen Willen zum Nachttopf".

# 327.

"Ich will dies": man unterscheidet "Gegenstand, Schätzung des Gegenstands und Übung," aber im Grunde ist es nicht ein Gegenstand, den man will, sondern ein angenehmer Zustand von uns, der uns in irgend einer Verbindung mit dem Gegenstande vorgekommen ist: und die Schätzung des Gegenstandes ist ein Versuch, die thatsächlich angenehme Empfindung zu erklären, dadurch daß wir das Angenehme als Folge einer Einsicht darstellen (zum Beispiel Essen als Stillung des Hungers, als Erhaltung u. s. w.): während die angenehme Empfindung meistens nicht die Folge der Einsicht in die Zweckmäßigkeit ist. "Ich will" heißt: "ich mache etwas mir Angenehmes, soweit ich es

machen kann". Uns schwebt ein Zustand von uns vor (zum Beispiel als Schlagenden, Effenden), das Bild ahmen wir nach.

#### 328.

Wir begreifen den allerkleinsten Theil dessen, woraus sich jede Handlung zusammensett, und die lange Rette von strenge in einander greifenden Nerven- und Muskelvorgängen dabei ist uns sogar ganz unbekannt. So nehmen wir denn die Handlung als einen momentanen Aft des Willens in der Art, wie ein hebräischer Schriftsteller es von Gott sagt: "er gebeut und es steht da!", das heißt wir machen eine Zauberei daraus und fühlen uns als Zauberer frei. Unsere Unwissenheit spielt uns ben angenehmen Streich, daß fie unferen Stolz aufrecht erhält. Gelingt es einmal nicht, was wir wollen, so muß es wohl an einem feindlichen Wesen liegen, welches, wiederum durch Zauberei, zwischen unseren Willen und die That ein Hemmniß legt. Das Gute wollen und das Verkehrte thun — das schreibt der Gine dem Teufel zu, der Andere der Sündhaftigkeit, ein Dritter fieht darin die Strafe für die Schuld früherer Lebens= zeiten: alle fast legen es moralisch und dämonisch aus. Rurg, nachdem wir den Wilden-Glauben an die Wunder als die Regel der Natur aufgegeben haben, hat derselbe Glaube sich in Bezug auf unsere psychologischen Vorgänge festgesett; hier gilt noch immer das Wunder als die Regel. In Wahrheit heißt etwas wollen ein Experiment machen, um zu erfahren, was wir können; darüber kann uns allein der Erfolg oder Mißerfolg belehren.

Jede Handlung ift von dem bleichen Bewußtseins= bild, das wir von ihr während ihrer Ausführung haben, etwas unendlich Verschiedenes. Ebenfalls ift fie von dem vor der That vorschwebenden Bewußtseinsbild (das Ende der Handlung gleich Zweck und der Weg dahin) verschieden; unzählige Stücke des Wegs, die schließlich a e= macht werden, werden nicht gesehen, und der Zweck selber ift ein kleines Theilchen von dem wirklichen Er= folg der Handlung. Zwecke find Zeichen: nichts mehr! Signale! Während sonst die Copie hinter dem Vorbild nachfolat, geht hier eine Art Copie dem Borbild voraus. In Wahrheit wissen wir nie gang, was wir thun, zum Beisviel wenn wir einen Schritt thun wollen ober einen Laut von uns geben wollen. Vielleicht ist dies "Wollen" nur ein bleicher Schatten bavon, was wirklich schon im Werden ist, ein nachkommendes Abbild von unserem Können und Thun: mitunter ein sehr falsches, wo wir nicht zu können scheinen, was wir wollen. Unser "Wollen" war hier ein irregeleitetes Phantasma unferes Ropfes, wir hatten irgend ein Zeichen falsch verstanden. - Wenn einer befiehlt, und wir wollen es thun, finden uns dann zu schwach, — so gab Furcht (oder Liebe) uns einen Impuls, bei dem sehr viel Kraft in Bewegung gerieth. Das erste Gelingen auf den ersten Nervenund Muskelbahnen giebt die verfrühte Vorstellung des "Könnens", und daraus resultirt das verfrühte Bild bes gewollten Zwecks: Die Zwecksvorftellung entsteht, nachbem ichon die Sandlung im Werden ift!

#### 330.

Wenn einer immer von seinen eigenen Handlungen überrascht wird (wie die wild Leidenschaftlichen), also

er feine Borausberechnung über sich machen fann, bann zweifelt er an seiner Freiheit, und oft redet man da von dämonischen Ginfluffen. Also die Regelmäkia= teit, mit der gewisse Vorstellungen und Handlungen in und folgen, bringt und auf den Glauben, hier frei zu sein: berechnen zu können, vorherzuwissen! das heißt man leitet aus der Allwissenheit Gottes die Allmacht ab ein gewöhnlicher Denkfehler. Das Gefühl der Macht im Intellektuellen, welches sich beim Vorherwissen einstellt. verknüpft sich unlogisch mit dem, was vorhergewußt wird: als Propheten bilden wir uns ein, Wunderthater zu fein. Die Thatfache ift: "in dem und dem Falle pflegen wir das zu thun". Der Schein ist: "cs ist ber und der Fall: ich will jest dies thun". Wollen ist ein Vorurtheil. Es geschieht etwas immer und durch uns, und ich weiß vorher, was daraus wird und schätze es hoch, daß dies geschieht. Es begiebt sich trot alledem ohne unsere Freiheit und häufig wider unser oberfläch= liches Wiffen: wir sagen dann erstaunt: "ich kann nicht, was ich will". Wir sehen unserem Wesen nur zu, auch unserem intellettuellen Wesen: alles Bewuftfein streift nur die Oberflächen.

# 331.

Auch beim Geringsten, was wir absichtlich thun, zum Beispiel kauen, ist das Allermeiste unabsichtlich. Die Absicht bezieht sich auf ein ungeheures Reich von Möglichkeiten.

#### 332.

Nicht die vergessenen Motive und die Gewöhnung an bestimmte Bewegungen ist das Wesentliche — wie ich früher annahm. Sondern die zwecklosen Triebe von Lust und Unlust; man will das Ansgenehme und nicht wegen des damit zu erlangenden Bortheils, sondern weil die Handlung selber angenehm ist. Der Zweck wird erreicht, aber nicht gewollt. Die Arten von lustvollen Bewegungen, welche dem Zweck der Erhaltung dienen, sind durch Selektion erhalten.

# 333.

Sind Vorftellungen wirklich Motive unserer Handlungen? Sind sie nicht vielleicht nur Formen, unter benen wir unsere Handlungen verstehen, ein Nebenher, welches der Intellekt bei solchen Handlungen, die überhaupt von uns bemerkt werden, erzeugt? Die meisten Handlungen werden nicht bemerkt und gehen ohne intellektuelle Reizung vorüber. Ich meine selber: die intellektuelle Handlung, der eigentliche Gehirnprozeß eines Gedankens sei etwas wesentlich Verschiedenes von dem, was uns als Gedanke bemerkdar wird: unsere Vorstellungen, von denen wir wissen, sind der kleinste und schlechteste Theil derer, die wir haben. Die Motive unserer Handlungen liegen im Dunkel, und was wir als Motive glauben, würde nicht außreichen, einen Finger zu bewegen.

# 334.

Wenn man noch so genau den Bewegungen siedens den Wassers mit den Augen folgt, man begreift damit das Motiv des Siedens um nichts mehr. So auch bei Handlungen, wenn man das heftig bewegte Net von Vorstellungen sich klar macht, welche uns dabei übershaupt bewußt werden. Es sind alles Wirkungen, welche auf ein verborgenes Feuer rathen lassen: aber es ist lächerlich, es definiren zu wollen.

Es ift eine sicher und lange ausgeführte Vorstellung vom "Ich", die uns am luftvollsten ist und als Motiv wirft zu thun und zu lassen (die Meisten haben keines!). Wenn es nicht aussührbar ist, ja wenn es nicht ausgeführt wird, so ist es sehlerhaft entworsen, aus Unkenntniß von uns. Iedenfalls ist es ein nothwendiges Produkt aller unserer Fähigkeiten: bei dem Einen eine leere Phantasterei, bei dem Anderen eine schöne Dichtung, bei dem Dritten ein architektonischer Entwurf — und hier giebt es wieder alle Arten von Geschmack der Architektur. Ein Versuch, unser unsendlich complizirtes Wesen in einer Simplistation zu sehen und zu begreifen. Ein Vild für ein "Ding".

#### 336.

Allgemein hält man keine Handlung für verständslich, außer der nach Zwecken: und überhaupt keine Beswegung in der Welt. Deshalb gieng das frühere Denken darauf auß, alle Bewegung in der Welt als zwecknäßig und zweckenußt zu erklären (Gott). Es ist der größte Wendepunkt der Philosophie, daß man die Handlung nach Zwecken nicht mehr begreiflich fand; damit sind alle früheren Tendenzen entwerthet.

#### 337.

Seltsames Loos des Menschen! Er lebt siedzig Jahre und meint, etwas Neues und Niedagewesenes während dieser Zeit zu sein — und doch ist er nur eine Welle, in der die Vergangenheit der Menschen sich fortbewegt, und er arbeitet immer an einem Werke von ungeheurer Zeit-

dauer, so sehr er sich auch als Tagessliege fühlen mag. Dann: er hält sich für frei, und ist doch nur ein aufsgezogenes Uhrwerk, ohne Krast, dieses Werk auch nur deutlich zu sehen, geschweige denn, es zu ändern, wie und worin er wollte.

# 2. Einzelbemerkungen.

338.

Peffimiftische Vorstellungen hemmen den Ausdruck der Gebärden, empfehlen die Verstellung, namentlich die der schrecklichen Verzerrung (um Furcht zu erregen), sie heißen die erregte Seele in der Sprache nicht hörbar werden lassen, kurz sie verhäßlichen den Menschen in Gebärde und Laut. — Die Verachtung ebenso wie die Furcht machen häßlich.

#### 339.

Trübe und bittere Gedanken sind ohne physiologische Ursachen gar nicht möglich. Um der große Ankläger der Zeit oder des ganzen Lebens zu werden, muß unsere Leber dazu präparirt sein.

# 340.

Der trübe Ernst, die Spannung und die Furcht sind allen Leidenschaften gemeinsam: es ist in ihnen kein Überschuß von Leben, ja es scheint, als ob nicht genug davon vorhanden sei.

# 341.

Die Trostmittel, welche sich Bettler und Sklaven ausdenken, sind Gedanken aus schlechtgenährten, müden oder überreizten Gehirnen. Darnach ist das Christenthum und die socialistische Phantasterei zu beurtheilen.

Unterschiede anerzogener Urtheile, die aus einer Art zweiter Natur stammen und der ersten fremd oder widerstrebend sind: meistens sind sie etwas linkisch und befangen, aber infofern fie einen Sieg ausbrucken, lieben wir sie fast mehr als die mühelosen Früchte unseres Gartens (und taxiren ihren Werth im Allgemeinen höher; es ist das, was unser Klima gerade noch hat ertragen fonnen: südlichere Begetation scheint es bem Ginen, nördlichere dem Anderen). Die hier verwendete Kraft geht freilich der Pflege unserer ersten Natur ab! Und das ist oft gut, wo diese selber schon üppig treibt! "Gerechtigkeit" ift eine Sache für überreichlich angelegte Menschen! Also für die Kraft, die in Gefahr ift, sich nicht bändigen zu können! Andere möchten gerne als solche übervolle Naturen gelten und zeigen sich gern ungebändigt: es giebt für Sypofriten biefer Art eine zweite, feinere Feinheit! — durch Bändigungs-Versuche zu verrathen, daß etwas zu bändigen ist.

# 343.

Amor und Pfyche. — Wenn das Auge gar zu unwerschämt in das Vergnügen der Sinne blickt, so ist das Vergnügen sehr schnell etwas Widerliches. Man nuß es wie die Griechen verstehen, Götter und Phanstastereien einzumischen und die groben Augen einzuhüllen; man muß vergessen können oder mindestens vieles nie geradezu mit Namen nennen; das Vergnügen muß den Intellekt beschleichen, wenn er schläft oder träumt.

Wer nach zwei Tagen strengen Fastens einen Schluck Champagner trinkt, der empfindet etwas, das der Wollust ganz nahe kommt. Der Blick eines Menschen, der wochenlang in einer dunklen Höhle geseht hat, in die Natur ist ein Rausch des Auges. Und nach Jahren wieder unsere Musik zu hören! — Die Askeen wissen allein, was Wollüste sind.

#### 345.

Die Fanatiker haben zwar keine moralischen, wohl aber intellektuelle Gewissensbisse; sie nehmen an allen Andersdenkenden dafür Rache, daß sie selbst im Grunde und heimlich und unter ingrimmigem Schmerzgefühl — anders denken.

#### 346.

Manche allzuängstliche Staatsmänner mögen thun, was sie wollen, es bleibt immer ein Flecken an ihnen haften: wie manche nicht ein Ei aufschlagen können, ohne sich schmuzig zu machen.

# 347.

Es giebt viel höhere Schauspieler, die den Staatssmann, den culturbegründenden moralischen Propheten (Frauen, die die Hospame u. s. w.) spielen: kommt man dahinter, so hört man auf, sich über sie zu ärgern, und hat einen Genuß mehr.

#### 348.

Der Eitle bleibt beim Mittel zum Zweck stehen und bekommt es lieb, so daß er den Zweck vergißt.

Junge Menschen, deren Leistungen ihrem Ehrgeize nicht gemäß sind, suchen sich einen Gegenstand zum Berreißen aus Rache, meistens Personen, Stände, Rassen, welche nicht gut Wiedervergeltung üben können: die besseren Naturen machen direkten Krieg; auch die Sucht zu Duellen ist hierher gehörig. Der Bessere ist, wer einen Gegner wählt, der nicht unter seiner Kraft und der achtungswerth und start ist. So ist der Kampf gegen die Juden immer ein Zeichen der schlechteren, neidischeren und seigeren Naturen gewesen: und wer jetzt daran Theil nimmt, muß ein gutes Stück pöbelhafter Gessinnung in sich tragen.

#### 350.

Im hingebenden und trotigen Gefühle der Jugend hängt man sich gerade an jene Lehrer und Männer, die unseren Kräften fremd sind und sich auf den Gebieten erheben, wo wir unsere Mängel sühlen. So triumphiren wir durch unsere Parteinahme über den Zufall, gerade in dem und jenem arm und niedrig geboren zu sein. Später halten wir uns an unsere starken Seiten, weil wir hier allein tüchtig arbeiten, bauen können und Meister werden wollen.

# 351.

Hat einer einen jener großen Aufschwünge in's höhere Reich des Geistes gemacht und ihn darstellen können, da macht die Menschheit den Bersuch, ihn in sich aufzusaugen: das heißt viele versuchen in der gleichen Richtung zu fliegen und erst spät beruhigt sich die Besgierde. Es sind die Moden im großen Stile, namentlich

für die Chrgeizigsten. Es war die Art, wie man ehemals reiste und Abenteuer suchte.

# 352.

Das große, volle, offene Auge hat der, welcher gewohnheitsmäßig viel auf einmal überschauen will, also
das Kind, welches oft erstaunt ist, der Liebende, der all
sein Glück mit seinem Blicke umspannen möchte, der
Denker, der viele wichtige Dinge vor sich hat und sie
ordnen will. Andere, welche viel an kleine Dinge denken,
haben das verkleinerte, scharfe Auge, sie wollen möglichst
genau sehen, als ob sie den Bewegungen eines Insektes
folgten. So auch der Argwöhnische. Der Schrecken
blickt groß, weil in ihm Erstaunen ist, die Furcht wechselt
die Richtung des scharfen Blickes sehr schnell, unruhig
darüber, woher die Gesahr kommt.

#### 353.

Vor Menschen mit großer Seele zeigen wir den großen Zusammenhang unser selbst und glauben vor ihnen an denselben mehr als allein. Deshalb sind sie uns nöthig. Unsäglich viel kleine, verschobene Linien können wir preisgeben, — dies thut wohl. Andere können nur diese Kleinigkeiten sehen, vor ihnen müssen wir sie eingestehen oder leugnen, in beiden Fällen ohne Genugthuung.

# 354.

Die Unächtheit ist mitunter nur ein harter Ausdruck für jene Passivität, vermöge deren ein Mensch wie ein Weib immer Kinder zu Tage bringt, die ihrem Bater ähnlich sehen, und nicht ihm selber! Passive Künstler wie List. Auch Denker, welchen alle Arten von Wirklichkeit männlich imponiren und ebenso Liebe einflößen.
Der Kampf gegen diese Passivität wird häusig von der Eitelkeit geführt. Dann aber auch von dem Gewissen der Treue, die sie uns oft gebrochen. Es giebt eine listige Gattung superiorer Naturen, welche über dieser Passivität stehen, sie gewähren lassen wie eine Leidenschaft, aber ihr Gelegenheiten machen: so eignen sie sich Ersahrungen an, denen andere Denker fremd bleiben.

#### 355.

Das Genie wird verkannt und verkennt sich selber, und dies ist sein Glück! Wehe, wenn es sich selber erkennt! Wenn es in die Selbstbewunderung, den lächerlichsten und gefährlichsten aller Zustände verfällt! Es ist ja am reichsten und fruchtbarsten Menschen nichts mehr, wenn er sich bewundert, er ist damit tieser heradsgestiegen. Geringer geworden, als er war — damals, wo er sich noch an sich selber freuen konnte, wo er noch an sich selber litt! Da hatte er noch die Stellung zu sich, wie zu einem Gleichen! Da gab es noch Tadel und Mahnung und Scham! Schaut er aber zu sich hinauf, so ist er sein Diener und Andeter geworden und darf nichts mehr thun als gehorchen, das heißt: sich selber nachmachen! Zuletz schlägt er sich mit seinen eigenen Kränzen todt; oder er bleibt vor sich selber als Statue übrig, das heißt als Stein und Versteinerung!

#### 356.

Es ist selten, daß einer, der berühmt geworden ist, nicht eben dadurch seige und närrisch geworden ist. Die

Anhänger als Masse hängen sich immer an seine Schwächen und libertriebenheiten und haben leichtes Spiel ihn zu überreden, daß hier seine Tugend, seine Bestimmung zu sehen sei. Ist jemals ein großer Mann von seinen Zeitgenossen darin erkannt worden, worin er groß ist? Ist jemals ein berühmter Mann der Feind seiner Anhänger gewesen? — Schopenhauer war zum Narren seines Ruhmes geworden, bevor er ihn hatte.

#### 357.

Er hat nöthig Feindseligkeiten zu säen, damit er berühmt bleibe und es noch mehr werde. Glaubt ihm nicht, er weiß ganz genau, daß er betrügt. Er braucht den Fanatismus der Freunde und Feinde, um sich zu belügen.

# 358.

Das Genie wie ein blinder Seekrebs, der fortwährend nach allen Seiten tastet und gelegentlich etwas fängt: er tastet aber nicht, um zu fangen, sondern weil seine Glieder sich tummeln müssen.

# 359.

Den Zufall benützen und erkennen heißt Genie. Das Zweckmäßige und Bekannte benützen — Moralität?

# 360.

Man soll das unbeschreibliche Unbehagen, welches so oft produktive Menschen um sich verbreiten, als Gegensrechnung aufstellen, wenn man die Freude und Erhebung überschlägt, welche die Menschen ihren Werken danken. Ihre Unfähigkeit, sich zu beherrschen, ihr Neid, die Böss

willigkeit und Unsicherheit ihres Charakters machen aus ihnen leicht ebenso große Übelthäter der Menschheit, als sie sonst deren Wohlthäter sein mögen. Namentlich ist das Verhalten der Genie's zu einander eines der dunkelsten Blätter der Geschichte. Die Genieverehrung ist oft eine unbewußte Tensclanbetung gewesen. Man sollte überzrechnen, wie viele Menschen in der Umgebung eines Genie's sich ihren Charakter und ihren Geschmack verzborben haben. Große Menschen ohne Werke thun vielzleicht mehr noth als große Werke, um die man einen solchen Preis von Menschenselen zahlen muß. Aber einstweilen versteht man kaum, was ein großer Menschohne große Werke ist.

#### 361.

Die Genie's, die ihren Anhängern ein Stück Gehirn aussichneiden, gleich Hühnern, so daß diese dann halbstrunken und schwankend die Reflexbewegungen der Ansbetung ausführen.

# 362.

Und wenn es die Entscheidung über euer Leben gilt, wie könnt ihr euch jemand anvertrauen, sei es ein Christus oder Plato oder Goethe! Aber euer Glaube muß so blind, so unbedingt, so fanatisch sein, damit ihr das Lied eures schlechten Gewissens übertönt, damit ihr euch vor euch selber Muth macht mit der Energie eurer Töne und Bewegungen. O ihr Schauspieler vor euch selber!

# 363.

Die Verkümmerung vieler Menschen hat darin ihren Grund, daß sie immer an ihre Existenz in den Köpfen der Anderen denken, das heißt sie nehmen ihre Wirs

kungen ernft und nicht das, was wirkt: sich selber. Unsere Wirkungen aber hängen von dem ab, worauf gewirkt werden muß, stehen also nicht in unserer Gewalt. Daher so viel Unruhe und Verdruß.

#### 364.

Anstatt zu wünschen, daß andere uns so kennen, wie wir sind, wünschen wir, daß sie so gut als möglich von uns denken. — Wir begehren also, daß die Ansderen sich über uns täuschen: das heißt wir sind nicht stolz auf unsere Einzigkeit.

#### 365.

Falsche Schlüsse: "ich schätze die Menschen gering, folglich schätzen sie mich hoch", "ich fürchte die Menschen nicht, folglich fürchten sie mich". Aber die umgekehrten Schlüsse sind eben so falsch. Das Schließen ist hier eben das Falsche: es ist, als ob ein Kind schließt: "ich mache die Augen zu, folglich sehen mich die Anderen nicht."

# 366.

Gegen jedermann ein spitzes, zweischneidiges, aufreizendes Wörtchen haben: das sind die, welche es gern haben, wenn die Ochsen schneller laufen, und etwas nachhelsen. Aber es giebt Tollfühne, welche jedermann rasend machen wollen, um sich so der Wirkung ihrer Kraft zu freuen.

# **367**.

Die Meisten haben allein Geist, wenn sie in kriegerischer Verfassung sind, bei Angriff, Furcht, Vertheidigung, Rache. Dafür versallen sie, sobald dieser Zustand nachläßt, in die Dumpfheit. — Es gehört sehr viel Geist dazu, im Wohlbefinden noch davon übrig zu haben.

#### 368.

Wenn wir das Gute, das wir einem Besitze versdanken, bei allem Bemühen, es zu überschauen, nicht mehr zu überschauen vermögen, so entsteht Liebe: ein Überströmen gegen etwas Unbegrenztes; es sehlt ihr die Kenntniß des ganzen Werthes einer Sache oder Person, weil keine Wage groß genug ist ihn zu sassen. Wan bringt alles Höchste, das man kennt, zur Vergleichung heran; sieben wir, so denken wir fortwährend an alles Höchste aller Art, und weil es uns immer zugleich mit dem gesiebten Gegenstande einfällt, so verwechseln wir es auch wohl mit ihm.

# 369.

Dinge, die man dauernd lieb haben will, muß man ein wenig unter ihrem wahren Werthe ansehen: man darf nie ganz wiffen, was sie sind. Wehe dem, der überstreibt! Er verliert jedes Kleinod: falls er nämlich aus der Stimmung der Übertreibung in ihren Gegensatgeräth.

# 370.

Die Unabhängigkeit ist kein Genuß mehr, wenn ihr der Stachel fehlt. Und bei der absoluten Unmöglichkeit eines Blicks auf die Unabhängigkeit verliert die Abshängigkeit ihr Unangenehmes. So bei der Unfreiheit des Willens. Wir haben den Stachel der uralten Illusion abzubrechen: dann sind wir ganz froh und zufrieden.

Keiner weiß genau, was er thut, wenn er ein Kind zeugt; für den Weisesten ist es ein Lotteriespiel. Und der Mensch soll frei sein! der nicht einem Vernunft-Atte sein Dasein dankt!

#### 372.

Ein Amt ift gut: man legt es zwischen sich und die Menschen, und so hat man sein ruhiges und listiges Versteck und kann thun und sagen, was jedermann von uns zu erwarten für sein Recht hält. Auch ein frühzeitiger Ruhm kann so benutt werden: vorausgesetzt, daß hinter ihm, unhörbar, unser eigenes Selbst wieder mit sich frei spielen und über sich lachen kann.

#### 373.

Woran liegt es, daß die gemeinen Leute, namentlich im Orient, glücklich und ruhig sind? Es sehlen ihnen die falschen Phantasie-Befriedigungen, die geistigen Räusche und Ernüchterungen, sie leben geistig gleichmäßig. Nicht der Geist, sondern die Geistigkeit ist die Gefahr.

# 374.

Beschäftigt wollen die Menschen noch mehr als glücklich sein. Also ist jeder, der sie beschäftigt, ein Wohlthäter. Die Flucht vor der Langenweile! Im Orient findet sich die Weisheit mit der Langenweile ab, das Kunststück, das den Europäern so schwer ist, daß sie die Weisheit als unmöglich verdächtigen.

#### 375.

Ist nicht unsere Denkfreigeisterei als ein übertriebenes, einseitiges Handeln aufzusassen, dem das Gegengewicht

abhanden gekommen ist? Wird nicht auch der Künstler häufig durch sein künstlerisches Schaffen aus seinem Centrum geworfen? Sind nicht Sichsverhehlen, Sichsvergessen, Sichsverleugnen die Gefahren des fruchtbaren Einsamen?

# 376.

Die erfinderischen Menschen leben ganz anders als die thätigen; sie brauchen Zeit, damit sich die zweckslose ungeregelte Thätigkeit einstellt: Versuche, neue Bahnen. — Sie tasten mehr, als daß sie nur die bekannten Wege gehn, wie die Nüglich-Thätigen.

#### 377.

Auch im Handeln giebt es solche erfinderischen, stets versuchenden Menschen, welche den Zusall aus sich nicht bannen mögen (Napoleon).

# 378.

Stark sinnliche Menschen gewinnen ihre intellek tuelle Kraft erst bei der abnehmenden Ebbe ihrer Nerven: das giebt ihrer Produktion den schwers muthigen Charakter.

# 379.

Die Blase der eingebildeten Macht platt: dies ist das Cardinalereigniß im Leben. Da zieht sich der Mensch böse zurück oder zerschmettert oder verdummt. Tod der Geliebtesten, Sturz einer Dynastie, Untreue des Freundes, Unhaltbarkeit einer Philosophie, einer Partei. Dann will man Trost, das heißt eine neue Blase.

Zuerst hat man in seiner intellektuellen Leidenschaft den auten Glauben: aber wenn die bessere Einsicht sich regt, tritt der Trot auf, wir wollen nicht nachgeben. Der Stold sagt, daß wir genug Geift haben, um auch unsere Sache zu führen. Der Hochmuth verachtet die Einwendungen, wie einen niedrigen, trockenherzigen Standpunkt. Die Lüfternheit gahlt fich die Freuden im Genießen noch auf und bezweifelt fehr, daß die bessere Einsicht so etwas leisten fann. Das Mitleid mit dem Abgott und seinem schweren Loose kommt hinzu; es verbietet, seine Unvollkommenheiten so genau anzusehen: dasselbe und noch mehr thut die Dankbar= feit. Am meisten die vertrauliche Nähe, die Treue in der Luft des Gefeierten, die Gemeinsamkeit von Glück und Gefahr. Ach, und sein Vertrauen auf uns, sein Sich= gehenlassen vor uns, es scheucht den Gedanken, daß er Unrecht habe, wie einen Verrath, eine Indiskretion non uns.

# 381.

Man muß die Probe machen, wer von den Freunden und denen, welchen "unser Wohl am Herzen liegt", Stand hält: behandelt sie einmal grob.

# 382.

Was sind mir Freunde, welche nicht wissen, wo unser Schweres und wo unser Leichtes liegt! Es giebt Stunden, in denen wir unsere Freundschaften wiegen.

# 383.

Wer die Pein erfahren hat, die Wahrheit zu sagen, trot seiner Freundschaften und Berehrungen, scheut sich gewiß vor neuen.

Habet ihr es nicht erlebt? Man thut sein Außerstes an Selbstüberwindung und kommt wie ein halber Leichenam, aber siegesfroh aus seinem Grabe — und die guten Freunde meinen, wir seien recht lustiger und absonderslicher Laune, merken nichts, aber meinen ein Recht zu haben, mit uns ihren Scherz zu treiben? Ich glaube, die Jünger in Gethsemane schliesen nicht, aber sie lagen im Grase und spielten Karten und lachten.

#### 385.

Im Zustande der Schwangerschaft verbergen wir uns und sind furchtsam: denn wir fühlen, daß es uns schwer fällt, uns jetzt zu vertheidigen, noch mehr, daß es dem, was wir mehr lieben als uns selber, schädlich sein würde, wenn wir uns vertheidigen müßten.

#### 386.

Wir gehen leichter an unseren Stärken, als an unseren Schwächen zu Grunde; denn in Bezug auf diese leben wir vernünftig, nicht aber in Bezug auf unsere Stärken.

#### 387.

Mitunter treibt unsere Stärke uns so weit vor, daß unsere schwachen Partien (zum Beispiel Gesundheit, Selbstbeherrschung) dabei uns tödtlich werden.

## 388.

Man lernt zu sprechen, aber man verlernt zu schwäßen, wenn man ein Sahr lang schweigt.

Vortheil der Einsamkeit: wir lassen unsere ganze Natur, auch ihre Verstimmungen gegen unser Haupt= objekt los und nicht an anderen Dingen und Menschen: so leben wir es durch!

#### 390.

Ein Herz voll Tapferkeit und guter Dinge braucht von Zeit zu Zeit etwas Gefahr, sonst wird ihm die Welt unausstehlich.

#### 391.

Es ist sehr schwer, ein frohes Selbstbewußtsein aufrecht zu erhalten, wenn man auf eigenen und neuen Pfaden geht. Wir können nicht wissen, was wir werth sind, das müssen wir den Anderen glauben; und wenn diese uns nicht richtig beurtheilen können, eben weil wir auf unbekannten Wegen gehen, so werden wir uns selber bedenklich: wir brauchen den frohen, ermuthigenden Zuruf. Die Einsamen werden sonst düster und verlieren die Hälfte ihrer Tüchtigkeit, und ihre Werke mit ihnen.

## 392.

Mich interessirt nichts mehr, als wenn einer einen Umweg über ferne Völker und Sterne macht, um schließ- lich so etwas von sich zu erzählen.

#### 393.

Wie ein Drama sein inneres Leiden sehen ist ein höherer Grad als nur leiden.

Eine Gesundheit voll unbegreislicher, plötlicher Umstrehungen und Fallthüren — ein tiefes Mißtrauen untershaltend und jede glückliche Stunde mit einem absichtelichen Leichtsinn und Augenverschließen vor der Zustunft — sonst ist Glück nicht möglich.

# V.

# Religion.

# 1. Allgemeines.

395.

Hat die Menschheit dasselbe Verfahren, wie die griechischen Künstler, welche, um einen Gott auszusdrücken, ihren Statuen das Allzumenschliche der Muskeln u. s. w. nahmen? die sämmtlichen Details wegnahmen? Ist der große Mensch ein Mensch, dessen Details hinsweggedacht werden, verwöge der zwingenden, versötternden Gewalt seines Ganzen? Ist so die Tugend entstanden, daß man das Mistrossop des Blicks abwandte, also unredlicher sah? Ist so die Gottheit vom Menschen gebildet, daß er immer mehr Menschliches übersah?

## 396.

Es herrscht immer noch die Neigung, alle hochgesschätzten Dinge und Zustände auf eine noch höhere Ursache zurückzuführen: so daß diese Welt hoher Dinge gleichsam ein Abglanz einer noch höheren sei. Es scheint also die Verminderung einer Eigenschaft den Menschen natürlicher als eine Steigerung: "das Vollkommene kann nicht werden, sondern nur vergehen", -ist eine uralte Hypothese. Erinnerung an eine frühere, bessere Welt (Präezistenz), oder Paradies im Ansange, oder Gott als

Ursache der Dinge, — alles setzt die gleiche Hypothese voraus. "Der werdende Gott" ift der mythologische Ausdruck für die wahren Borgänge.

#### 397.

Man schuf die Götter, nicht nur aus Furcht: sondern, wenn das Gefühl der Macht phantastisch wurde und sich selber in Personen entlud.

#### 398.

Es gab Götter, die das Unglück wollten, andere, die vor Unglück schützen, noch andere, die im Unglück trösteten.

#### 399.

Unter allen, die sich um Gründung und Verbreitung von Religionen verdient gemacht haben, hat es noch keinen ausgezeichneten Kopf und ebensowenig einen redlichen Menschen gegeben. Diese großen Massens Leidenschaften sind von den größsten Köpfen, solchen, die blinden Glauben an sich haben, wie die Thiere, gemacht worden.

# 2. Christenthum.

# a) Die christliche Lehre.

# 400.

Wenn wir überall, wo der Chrift sich seinen Gott wirkend denkt, den Zufall an die Stelle Gottes setzen, so bekommt man einen Überblick, wie sehr der Christ in der Summe seines Handelns die Welt entgeistet und dem

Zufall wieder preisgiebt (zum Beispiel, wenn er in Krankbeiten den Arzt ablehnt). Die Religionen haben das Reich des Zufalls verlängert, das heißt dem Geiste seine Zeit und Kraft beschränkt. — So lange wir moralisch handeln, lassen wir den Zusall, daß wir in diesem Lande geboren sind und diese Menschen um uns haben, zum Gest über uns werden und entziehen uns dem Geiste, welcher nur das individuelle Beste sucht.

# 401.

Bei allem, was geschieht, sagen: Gott würde es nicht zulassen, wenn es mir nicht zuträglich wäre, — an dieser himmlischen Kinderei hätte die Menschheit schon mehrere Male zu Grunde gehen können. Glücklicherweise gab es immer Menschen, die nicht christlich genug waren, um sich so kindlich zu beruhigen.

# 402.

Der Glaube an uns ist die stärkste Fessel und der höchste Peitschenschlag — und der stärkste Flügel. Das Christenthum hätte die Unschuld des Menschen als Glaubensartikel ausstellen sollen — die Menschen wären Götter geworden: damals konnte man noch glauben.

# 403.

Die Natur ist böse, sagt das Christenthum: sollte das Christenthum also nicht ein Ding wider die Natur sein? Sonst wäre es ja, nach seinem eigenen Urtheil, etwas Böses.

Das Christenthum hält erstens: eine fundamentale Berbefferung der Menschen für möglich ohne Berbefferung ihres Wiffens, ohne Verbefferung ihrer gefellschaftlichen Zustände; zweitens: es will Enthaltung von ber Welt, aber nicht Förderung der Welt; drittens: es zieht Leid und Trübsal vor und erweckt Argwohn gegen das Wohlbefinden; viertens: es zieht den Glauben dem Wiffen und die Unbegreiflichkeit dem Verständniß vor und macht argwöhnisch gegen die Vernunft; fünftens: es beachtet Geschlecht, Stand, Wolf nicht, diese Unterscheis dungen sind ihm unwesentlich; wenn aber mit diesen Unterscheidungen Nothstände verbunden sind, so findet cs die Aufrechterhaltung der Unterschiede wünschens= werth, um der Nothstände und ihrer Heilswirfungen halber; sechstens: es sett die tiefe Verderbtheit aller Dinge und Menschen voraus und sieht den Untergang als bevorftehend an; es will diesen Untergang nicht auf= halten, es will die Welt sich möglichst verleiden. — Dächte man sich das Christenthum, in seiner ganzen Stärke aufgefaßt, als herrschend, dächte man sich, daß keine Kräfte dagegen wirken, so würde es in kurzer Zeit den Untergang des Menschengeschlechtes herbeiführen: es nimmt den Menschen die Gesundheit, die Freude, das Rutrauen, die Absichten für die Zukunft der Welt (also die Thätigkeit). Diese Consequenz geben einige Kirchenväter zu: sie sehen hier keinen Vorwurf und Einwand.

#### 405.

Das Ziel der christlichen Moralität ist nicht das irs
dische Glück, sondern die irdische Unseligkeit. Das Ziel

bes praktischen Christen, der in der Welt steht, ist nicht der Welterfolg, sondern das Nicht=mehr=handeln=müssen oder soger der Mißerfolg. Iene Unseligkeit und diese Mißerfolge sind die Mittel und Stusen zur Entweltlichung. Giebt es noch Christenthum? Es scheint, es ist schon am Ziele seiner Entweltlichung, nämlich zur Welt hinaus. Aber es hat, bevor es schied, an die Wand seine Schrift gemalt, und diese ist noch nicht verschwunden: "die Welt ist verächtlich, die Welt ist böse, die Welt ist das Verderben."

#### 406.

Woher kommt es, daß das Christenthum die Grausamkeit gegen die Thiere in Europa verbreitet hat, troß seiner Religion des Mitleidens? Weil es viel mehr als dies auch eine Religion der Grausamkeit gegen Menschen ist.

## 407.

Die Sünden-Betonung hat den egoistischen Gedanken an die persönlichen Folgen jeder Handlung hundertsach verschärft, und davon abgelenkt, die Folgen für andere auszudenken. Das Unrecht gegen Gott — dadurch ist die Gedankenlosigkeit über Handlungen und alle gemeine Nachwirkungen derselben für die Wenschheit groß geworden. Die Reue, der Gewissenseiß! Der Christ denkt nicht an den Nächsten, er ist ungeheuer mit sich beschäftigt.

#### 408.

Reine Mythologie hat schädlichere Folgen gehabt, als die, welche von der Knechtschaft der Seele unter dem Körper spricht.

Die Liebe Gottes zum Menschen ist die Ausschweisfung des Gedankens von ungeschlechtlich lebenden Menschen. Dem Alterthum konnte so etwas nicht einsfallen.

#### 410.

Die Spannung zwischen bem immer reiner und ferner gedachten Gott und dem immer sündiger gedachten Menschen — einer der größten Kraftversuche der Menscheit. Die Liebe Gottes zum Sünder ist wundervoll. Warum haben die Griechen nicht eine solche Spannung von göttlicher Schönheit und menschlicher Hamisseheit? Der göttlicher Erkenntniß und menschlicher Unwissenheit? Die vermittelnden Brücken zwischen zweisolchen Klüften wären Neuschöpfungen, die nicht da sind (Engel? Offenbarung? Gottessohn?)

# b) Aus der Geschichte des Chriftenthums.

#### 411.

Wenn in die Seele eines Kindes in einer abergläubischen Umgebung und Zeit der Gedanke fällt: "du bist der Sohn Gottes" und es von früh an durch die Frömmigfeit seiner Mutter belehrt wird, daß dieser Gott heilig ist und Seiligkeit will: dazu ein sanstes Temperament und eine glühende, visionäre Phantasie, ein durch Enthaltsamkeit und Sinsamkeit erzogenes Vertrauen zu sich selber: so einer kann zum Glauben sündlos zu sein kommen, sobald er als Sohn Gottes sich glaubt und somit seinen eigenen Besehlen gehorcht: — sublime Art

bes Stolzes. Alls Gesetzgeber ist er dem Gesetz überlegen, er kann Höheres darüber hinaus zeigen, es vollenden: wie ungereimt für ihn, etwas zu thun, das wider seine fire Idce geht! Bon dieser Sohe aus fehnt er sich nach Liebe - die Menschen sollen an ihn glanben: das ift das Einzige, was ihm fehlt, und da= für will er ihnen alles geben, was er kann, zum Beispiel Gottes Gnade. Die Kinder, die Armen, die Dummen, die Verachteten, die sich selber Verachtenden sind seine Lieblinge. Er dichtet sich seinen Gott nach seinem Bilbe, so daß er Liebe erweisen kann als Gott: er eliminirt und schwächt Vorstellungen, aus benen ein anderer Gott sich ergiebt. Seine Redlichkeit gegen sich ist sehr ge= ring, er hat weder in Bezug auf seinen Glauben als Gottessohn ein feines Gewiffen, noch in Bezug auf seine Erkenntniß der Natur und des Menschen. Er belügt sich, ganz im Dienste seiner Leidenschaft: was er nicht kennt, schätzt er nicht, er behandelt sich als Maak der Dinge, mit der Unerfahrenheit eines einsamen Schäfers, der nur Schafe um sich hat. Sein wunder Bunkt ist, daß die Menschen ihm nicht glauben wollen, während er sich selber glaubt: und hierbei wird seine Phantasie graufam und düfter, und er dichtet die Hölle für die, welche nicht an ihn glauben. Sein Mangel an Bilbung schützt ihn davor, sich die Entstehung einer Leidenschaft porzustellen und sich selber einmal objettiv zu sehen: er steht nie über sich (wie zum Beispiel Napoleon). Das Furchtbarfte, ewig Unfühnbare der Menschen wurde das Berschmähen seiner Liebe: das ift ein gemeiner Bug. Ebenso seine Berbächtigung ber Reichen, des Beiftes, des Fleisches — seine Milde und Nachsicht ist kurz und gang equiftisch.

Wie streng ist man gegen Calvin wegen einer Hinzichtung! Und Christus verwies alle, die nicht an ihn glaubten, in die Hölle — und Menschen, noch surchtbarer als er, fügten hinzu: "mit rüchwirkender Kraft".

#### 413.

Wenn ein Idealist der Praxis nicht Steptiker aus Instinkt ist, so wird er zum Narren der Eitelkeit und hält sich zuletzt für Gottes Sohn.

#### 414.

Es ist beschränkt, die Pharisäer als Heuchler aufzusassen, sie leben immer in dem sesten Zutrauen zu ihren Handlungen, sie sehen sie nicht tieser und wahrshaftiger an und kennen durch Gewohnheit dei sich nur gute Motive: die anderen sehen sie nicht, ihr Auge ist dafür blind. — Gesetzt, man setzte ihnen ein neues Auge ein und machte sie mit sich unzufrieden: nun, so mehrte man den allgemeinen Jammer. Die Handlungen blieben dieselben in ihren Wirkungen für andere, und somit wäre es eine überflüssige Menschenquälerei. Diese will das Christenthum.

## 415.

Was die Römer an den Juden haßten, das war nicht die Rasse, sondern eine von ihnen beargwöhnte Art des Aberglaubens, und namentlich die Energie dieses Glaubens (die Römer, wie alle Südländer, waren im Glauben lässig oder steptisch und nahmen nur die Gebräuche streng). Dasselbe ist ihnen an den Juden anstößig, was ihnen an den Christen anstößig ist: der Mangel an Götterbildern, die sogenannte Geistigkeit ihrer Religion, eine Religion, die das Licht scheut, mit einem Gott, der sich nicht sehen laffen kann: dies erweckte Argwohn; noch mehr das, was man vom Ofterlamm munkelte, vom Essen des Leibes, Trinken des Blutes und dergleichen. — In Summa: die Menschen der Bildung damals meinten, Juden und Chriften seien heimliche Kannibalen. Dann traute man ihnen zu, ver-rücktes Zeug ehrlich zu glauben, das jüdische und chriftliche Maak im Glauben-können war den Kömern verächtlich; der Jude in Chriftus war es, der vor allem Glauben forderte. Die Gebildeten jener Zeit, vor benen alle philosophischen Systeme einander in den Haaren lagen, fanden dieses Glauben = fordern unausstehlich. "Credat Judaeus Apella" (Soraz).

#### 416.

Nicht die Sittenverderbniß — diese beschränkte sich auf fünf dis zehn Städte des ungeheueren Reiches — sondern die Ermüdung, welche überall eintrat, weil man am Ziele zu sein glaubte, in Betreff der Cultur und der staatlichen Formen, führte die alte Welt in die Schlinge des Christenthums. Die Menschen wollen lieber untergehen als sich am Ende wissen, das Ausleden als einziger Zweck des Lebens ist ihnen ein unerträglicher Gedanke. Man war seiner selbst und der Welt müde: das Christenthum machte alles wieder interessant, indem es alle Werthurtheile umdrehte und hinter das Ende aller Dinge ein Gericht setzte.

Das Christenthum erscheint als eine epidemische Panif; es war prophezeit worden, daß in Rürze die Erde untergehen würde. An den Gedanken dieser furchtbaren Gefahr rantten sich benachbarte Gedanken an: Untergang warum? Um unserer Sünden halber? Also vielleicht ein Gericht? Und wo ein Fürsprecher? u. s. w. Zulest erschien es als das allgemein Rathsamste, in gewohnter antifer Weise por die Richtstätte zu treten, das heißt in dem denkbar erbärmlichsten und mitleiderweckendsten Zustande. Dieses Bild des antifen Angeflagten halten später die Anachoreten fest; sie wollten jeden Augenblick bereit sein, und die Vorstellung des plötzlich herein= brechenden Gerichtes ließ sie alles erfinnen, wodurch ein Mensch bejammernswürdig erscheint; Gott solle es, wie ein römischer Brätor, nicht aushalten, ein so verkimmertes und entsetzlich leidendes Wesen als schuldig zu behandeln. Das Christenthum kennt nur den würdelosen Schuldigen.

#### 418.

Wie ift es doch geschehen, daß, in der Geschichte des Christenthums, zu den Geistig-Armen, unter und aus denen es geboren wurde, endlich auch die Geistreichen, ja selbst die Reichen des Geistes überliesen? Das Christenthum als große Pöbelbewegung des römischen Reichs ist die Erhebung der Schlechten, Ungebildeten, Gedrückten, Kranken, Irrsinnigen, Armen, der Sklaven, der alten Weiber, der seigen Männer, im Ganzen aller derer, welche Grund zum Selbstmord gehabt hätten, aber den Muth dazu nicht hatten; sie suchten mit Indrunst ein Wittel, ihr Leben auszuhalten und aushaltenswerth zu

finden, fanden es, und boten der Welt ihre neue Art von Glück an. Ein Glück solchen Ursprungs war die größte Paradozie des Alterthums; die damalige Bildung war zu paradozensüchtig, um es nicht sehr anziehend zu sinden. "Das Heil kommt von den Juden," — das war ein Satz, gegen den kein geistreicher Alter seine Haltung auf die Dauer behauptete. "Versuchen wir es also mit den Juden," — so klang die innere Stimme, durch welche der Geist auf die Seite der großen Bewegung gerufen wurde.

#### 419.

Das Christenthum hat der geistigen Armuth das Himmelreich verheißen: aber der erste gebildete und geistreiche Christ hat dem Christenthum seine Dialektik und Rhetorik gegeben, ohne diese wäre es an seiner geistigen Armuth zu Grunde gegangen.

# 420.

Das erste Christenthum schätzte am höchsten die Eigenschaften, die zur Mission befähigten, um vor dem nahen Ende die Lehre dis an die Grenzen der Erde zu tragen. (Chelosigkeit und Berlassen der Güter.) Welt=flucht hieß, das griechisch=römische Leben nicht mit=machen, da dies durch und durch auf heidnischer Culturruhte. Neuplatonische Grundannahme, daß wir für ein höheres Leben zu leben hätten; die Erde erschien zu niedrig, insgleichen die Cultur. Dieser naive Stolz! "Entrückt und erhoben sein von der Erde — Berühren des höchsten Weltgrundes im Gefühl" — eine Art platonischer Erskenntniß — alles Täuschung. Die neuplatonische Anssicht verschmolz mit dem Christenthum, es sind die

religiosi, die höheren Menschen. Die Resormation verwarf diese Höheren und leuguete die Erfüllung des sittlich religiösen Ideals, Luther hatte gegen die vita contemplativa viel Bosheit und Widerspruch.

#### 421.

Das Christenthum gieng in dem Grade bei dem alten Teftament in die Schule, als es sich bemühte eine Weltzreligion zu werden. Das weltflüchtige Christenthum brauchte das alte Testament nicht.

#### 422.

Christenthum und Judenthum: das Ideal außer uns gesetzt, mit höchster Macht und besehlend! und belohnend und strasend! — Wie hoch muß ein Jeder stehen, um dies sich selber zu leisten! Und wie wenig willfürlich wird ihm das Bild von sich erscheinen müssen! Darf er sich als dessen Schöpfer fühlen?! Kaum!

#### 423.

Die eigentliche Unverschämtheit der Güte habe ich am besten bei Juden bevbachtet. Man denke an die Anfänge des Christenthums.

## 424.

Feuer im Leibe, Schnee auf dem Haupte und den Mund voll schwarzer Dämpfe wie der Atna — Savonarola.

#### 425.

Pascal's Gespräch mit Jesus ist schöner als irgend etwas im neuen Testament! Es ist die schwermüthigste

Holbseligkeit, die je zu Worte gekommen ist. An diesem Besus ist seitdem nicht mehr fortgedichtet worden, deshalb ist nach Port-Royal das Christenthum überall im Verfall.

#### 426.

Pascal rieth, sich an das Christenthum zu gewöhnen, man werde spüren, daß die Leidenschaften schwinden. Dies heißt: seine Unredlichkeit sich bezahlt machen und sich ihrer freuen.

#### 427.

Der Hauptsehler Pascal's: er meint zu beweisen, daß das Christenthum wahr ist, weil es nöthig ist — das setzt voraus, daß eine gute und wahre Vorsehung eristirt, welche alles Nöthige auch wahr schafft: es könnte aber nöthige Irrthümer geben! Und endlich: die Nöthigkeit könnte nur so erscheinen, weil man sich an den Irrthum schon so gewöhnt hat, daß er wie eine zweite Natur gebieterisch geworden ist.

# 428.

Das Bedürfniß, sich über alse Sachen auszusprechen, die uns quälen, ließ Gott dem Christen immer gegenswärtig erscheinen. Für die gröberen, phantasieärmeren Naturen schuf die Kirche seinen Vertreter, den Beichtsvater. Warum will man sich aussprechen? Weil eine Lust dabei ist, eine Vergewaltigung des Anderen, dem wir unser Leid zu hören, mitzuempfinden, mitzutragen geben. Gott als Sündenbock muß auch Beichtvater sein.

Der Frrthum der firchlichen Absolution (und oft auch der staatlichen Strasen) besteht darin, daß hier ein Einsmal zum Keinmal gemacht werden soll. Wenn die Ersinnerung an eine Schuld nicht mehr quält, dann wirft der durch sie eingeübte innere Mechanismus viel leichter, und es giebt kein Hinderniß mehr für ein neues Abspielen des alten Liedes. Daher fromme, ehebrecherische Franen unter den Katholiken keine Seltenheit sind, welche täglich sündigen und sich täglich absolviren lassen.

#### 430.

Will man behaupten, daß der Germane für das Chriftenthum vorgebildet und vorbestimmt gewesen sei, so darf es einem nicht an Unverschämtheit sehlen. Denn das Gegentheil ift nicht nur wahr, sondern auch hand= greiflich. Woher sollte auch die Erfindung zweier aus= gezeichneter Juden, des Jesus und des Saulus, der zwei jüdischsten Juden, die es vielleicht gegeben hat, gerade bie Germanen mehr anheimeln als andere Bölker? (Beide meinten, das Schickfal jedes Menschen und aller Zeiten, vorher und nachher, nebst dem Schicksale der Erde, der Sonne und der Sterne, hange von einer judischen Begebenheit ab: dieser Glaube ist das jüdische non plus ultra.) Wie reimt sich die höchste moralische Subtilität, welche ein Rabbiner= und nicht ein Bärenhäuter=Verstand so geschärft hat, und welcher die Erfindung des heiligen Gottes und der Sünde an ihm zuerst gelungen ist, das Gefühl der Unfreiheit und Knechtschaft in einem grenzen= los ehrsüchtigen Bölkchen, sein Ausschauen nach bem Erlöser und Vollender aller Hoffnungen, die priesterliche Hierarchie und das volksthümlichere Askeenthum, die überall fühlbare Nähe der Wüste, und nicht die des Bärenwaldes, — wie reimt sich dies alles zum faulen, aber kriegerischen und raubsüchtigen Germanen, zum sinnlich kalten Jagdliebhaber und Viertrinker, der es nicht höher als dis zu einer rechten und schlechten Indianer-religion gebracht hat und Menschen auf Opfersteinen zu schlachten noch vor zehnhundert Jahren nicht verlernt hatte?

#### 431.

Das Chriftenthum ist aus dem Judenthum hervorsgegangen und aus nichts anderem: aber es ist in die römische Welt hineingewachsen und hat Früchte hervorgetrieben, welche sowohl jüdisch als römisch sind. Dieses gekreuzte Christenthum hat im Katholizismus eine Form gefunden, bei der das römische Element zum Übergewicht gekommen ist: und im Protestantismus eine andere, bei der das jüdische Element vorherrscht. Dies liegt nicht daran, daß die Germanen, die Träger der protestantischen Gesinnung, den Juden verwandter sind, sondern daß sie den Kömern ferner stehen, als die katholische Bevölkerung Südseuropas.

#### 432.

Das Christenthum (und nicht nur die katholische Kirche) fährt fort, sich zu stellen, als ob es alles forderte, aber es ist sehr zufrieden, sehr dankbar, wenn es nur etwas erhält. In dieser Genügsamkeit ist jetzt auch der beste Christ, nach christlichem Maaße gemessen, schlimmer als ein Heide; er will weder für seinen Glauben leben, noch mit seinem Glauben sterben; er ist zufrieden, wenn man ihnen beiden ein Almosen giebt.

In unseren Schulen wird die jüdische Weschichte als die heilige vorgetragen: Abraham ist und mehr als irgend eine Berson der griechischen oder deutschen Geschichte, und von dem, was wir bei David's Pfalmen empfinden. ist das, was das Lesen Bindar's oder Petrarca's in uns erregt, so verschieden, wie die Heimath von der Fremde. Dieser Zug zu Erzeugnissen einer afiatischen, sehr fernen und sehr absonderlichen Rasse ist vielleicht inmitten der Verworrenheit unserer modernen Cultur eine der wenigen sicheren Erscheinungen, welche noch über dem Gegenfat von Bildung und Unbildung erhaben stehen: Die stärkke sittliche Nachwirkung des Christenthums, welches sich nicht an Völker, sondern an Menschen wendete und beshalb gar kein Arg babei hatte, den Menschen der indogermanischen Rasse das Religionsbuch eines semi= tischen Volkes in die Hand zu geben. Erwägt man aber, welche Anstrengungen das nichtsemitische Europa ge= macht hat, um diese fremdartige kleine jüdische Welt sich recht nahe an's Herz zu legen, sich über nichts darin mehr zu wundern, sondern sich nur über sich selbst und seine Befremdung zu wundern, — so hat vielleicht in nichts Europa sich so sehr selbst überwunden, wie in dieser Aneignung der jüdischen Litteratur. Das jetige europäische Gefühl für die Bibel ift der größte Sieg über die Beschränktheit der Rasse und über den Dünkel, daß für jeden eigentlich nur das werthvoll sei, was sein Großvater und deffen Großvater gesagt und gethan haben. Dieses Gefühl ist so mächtig, daß, wer sich jest frei und erkennend zur Geschichte der Juden stellen will. erft viele Mühe nöthig hat, um aus der allzugroßen Nähe und Vertraulichkeit herauszukommen und bas

Jüdische wieder als fremdartig zu empfinden. Denn Europa hat sich selber zu einem guten Theile in die Bibel hineinlegen und im Ganzen und Großen etwas Ahnliches thun muffen, wie die Buritaner Englands, welche ihre Gewohnheiten, ihre Zeitgenoffen, ihre Kriege, ihre kleinen und großen Schicksale in dem jüdischen Buche aufaezeichnet (prophezeit) fanden. — Was aber fagt der Europäer, welcher nach dem Vorzug der alt= jüdischen Litteratur vor allen anderen alten Litteraturen gefragt wird: "Es ist mehr Moral barin". Das heift aber: es ist mehr von der Moral darin, welche jetzt in Europa auerkannt wird; und das heißt wiederum nichts anderes als: Europa hat die jüdische Moralität angenommen und hält diese für eine bessere, höhere, der gegenwärtigen Gefittung und Erkenntniß angemeffenere als die arabische, griechische, indische, chinesische. — Was ist der Charakter dieser Moralität? Sind die Europäer wirklich vermöge dieses moralischen Charafters die ersten und herrschenden Menschen des Erdballes? Aber wonach bemißt man den Rang der verschiedenen Moralitäten? Zudem wollen es die Nicht-Europäer, wie die Chinesen, gar nicht Wort haben, daß die Europäer sich durch Moralität vor ihnen auszeichneten. Es gehört vielleicht mit zum Wesen der jüdischen Moralität, daß sie sich für die erste und höchste hält: es ist vielleicht eine Einbildung. Ja man kann fragen: giebt es überhaupt eine Rangordnung der Moralität, giebt es einen Kanon, der über allen waltet, das Sittliche definirt ohne Rücksicht auf Volk, Zeit, Umstände, Erkenntnifgrad? Ober ist eine Ingredienz aller Moralen, der Grad von Anpassung an die Erkenntniß, vielleicht das, was eine Rangordnung der Moralen ermöglicht?

Europa hat einen Erzeß von vrientalischer Mo= ralität in sich wuchern laffen, wie die Juden ihn ausgedacht und ausempfunden haben. Man wird nicht das glücklichste und besonnenste Bolk sein, wenn man berart im Moralischen ausschweift und es in's Göttliche, Menschen=Unmögliche hineinverlegt. Sie find viel ge= fangen und unterworfen gewesen, sie haben die orien= talische Verachtung kennen gelernt dafür, daß sie in ihrem Glauben hartnäckig waren; fie haben sich gegen diesen Glauben so benommen wie asiatische Bölker gegen ihre Fürsten, friechend, ergeben und voller Anaft, auch nicht frei vom Gelüft der Unabhängigkeit: fo bekamen sie eine unruhige, begehrliche, im Beimlichen sich schadlos haltende Phantasie, die Brutstätte jener sublimen antlägerischen Moralität und jenes wilden Hervismus, der sich ebenso in der Hingebung an ihren Heerführer Gott, als in der Verachtung gegen sich selbst fundgiebt. Das Chriftenthum hat vermöge seiner judischen Herkunft den Europäern jenes judische Unbehagen an sich selber gegeben, die Borstellung von der inneren Unruhe als der menschlichen Normalität: daher Flucht der Europäer vor sich selber, daher diese unerhörte Thätigkeit, sie stecken Kopf und Bande überall= hin. Zudem ist es dem Christenthum gelungen, die rein orientalischen Gegentypen, den Anachoreten und den Mönch als die Vertreter eines "höheren Lebens" in Europa auftreten zu lassen; dadurch hat es eine falsche Aritik über alles andere Leben ausgesprochen und das Griechische in Europa unmöglich gemacht. Die Uthener fühlten sich zwar als die unruhigften Griechen: aber wie ruhig, wie voll von sich und anderen guten Dingen er=

scheinen sie neben uns! Sie wußten niemanden über sich und brauchten sich selbst nicht zu verachten.

# 3. Die Resigion in der Gegenwart und der Zukunft. 435.

Sie begeistern sich in der Jugend einmal und sind dauernd dafür dankbar, während sie den Gegenständen dieser Begeisterung ferner werden: aber an einer Rri= tif hindert sie die Bietät. Die Beiligsprechung nimmt au im Berhältniß, daß die Begeisterungszeit ferner wird und wir den Objekten uns entrückt fühlen. "Was uns einmal fo erhoben hat, muß die Wahrheit gewesen sein. Jest stehen wir fern und können es nicht mehr prüfen: aber damals waren wir ganz darin zu Hause." Der Wahn, daß, was erhebt, wahr ift, und daß alles Wahre erheben muß, ist die Folge von der Verachtung des Froischen, Materiellen als des Unwirklichen und der Verehrung des Geistigen und des Jenseits als der wahren Welt, von wo aus alle Regungen kommen, die erheben. - Wenn die Geschichte von Christus in diesem Jahrhundert sich ereignet hätte, so würde der für verrückt aelten, der das glaubte, was jetzt noch viele davon glauben.

436.

Das Bedürfniß zu beten, auch das des Bußredens, Lobpreisens, Segnens, Fluchens, alle religiösen Gewohn= heiten brechen heraus, sobald ein Mensch pathetisch wird: zum Beweis, daß pathetisch werden heißt: eine Stuse zurücktreten. Wann sind wir davon am ent= ferntesten? Wenn wir spielen, Geist zeigen und aus= tauschen, freudig=heiter sind und schalthaft dabei, im Scherz über alles Emphatische in Wort, Ton, Trieb — vielleicht erreichen wir hier einen Vorsprung über unsere Zeit. Der heroische Mensch, der vom Kampf und den Straspazen und dem Hasse ausruht und sich des Pathos schämt — und dort der Priester!

437.

Aus Mitleid mit den Anderen uns religiös stellen? Pfui! Wir müssen sie zu unserer Tapferkeit ers heben! Und das ist möglich! Sei es selbst durch den Fatalismus!

438.

Wir würden jest die Neigung zu religiösen Berszückungen mit Abführmitteln behandeln.

## 439.

# Religion nouvelle:

- 1. Für seltene Momente aufgespart.
- 2. Berehrung der Aufopferungslust.
- 3. Kein Gott, kein Jenseits, keine Belohnung und Bestrafung.

4. Rein Beschuldigen mehr, feine Gewiffensbiffe,

aber Vernunftsbiffe.

5. Das Ich restituirt.

- 6. Das Schöne empfunden als das sich opfernde Ich.
- 7. Keine allgemeine Menschenliebe, sondern Herrsschaft der Triebe.
- 8. Die höchste Klugheit als Norm genommen, als gemein und nicht verehrt deshalb, weil gewöhnlich.

9. Die Unklugheit der Großmuth bewundert. Das Mitleiden eine Schwäche und Erholung — concedirt.

10. Nicht als Opferung für andere verehrt, sondern als der volle Sieg des einen Affekts über die anderen, so daß wir das Leben, die Ehre u. s. w. ihm weihen: also die Fülle der Passion ist das Wesentliche.

Gesett, unsere Cultur müßte die Frömmigkeit entbehren. Sie könnte sie auß sich nicht erzeugen. Sine gewisse letzte innere Entschlossenheit und Beschwichtigung wird sehlen. Mehr als je kriegerische und abenteurerische Geister! Die Dichter haben die Möglichkeiten des Lebens noch zu entdecken, der Sternkreis steht dasür offen, nicht ein Arkadien oder Campanerthal: ein unendlich fühnes Phantasiren an der Hand der Kenntnisse über Thierentwickelung ist möglich. Alle unsere Dichtung ist so kleinbürgerlich-erdenhaft, die große Möglichkeit höherer Menschen sehlt noch. Erst nach dem Tode der Religion kann die Ersindung im Göttlichen wieder luzurieren.

# VI.

# Runst.

# 1. Runft im Allgemeinen.

#### 441.

Schön: jeder nennt das schön, was entweder der sichtbare Ausdruck dessen ist, was ihm angenehm (nüglich) ist oder die Erinnerung daran erweckt oder gewöhnlich mit ihm verbunden erscheint.

#### 442.

Welches ist der Zustand, in welchem jemand ein Ding schön nennt? Bielleicht der, wo er an das ersinnert wird, was ihn glücklich zu machen pslegt.

## 443.

Wesen der Kunst: eine schädliche Funktion wird ausgeübt, ohne daß sie Schaden bringt. Angenehmste Baradoxie.

# 444.

Der Realismus in der Kunft eine Täuschung. Ihr gebt wieder, was euch am Dinge entzückt, anzieht — diese Empfindungen aber werden ganz gewiß nicht durch die realia geweckt! Ihr wist es nur nicht, was die Ursache der Empfindungen ist! Zede gute Kunst hat gewähnt, realistisch zu sein!

Redlichkeit in der Kunst — nichts zu thun mit Realismus! Wescntlich Redlichkeit der Künstler gegen ihre Kräfte: sie wollen sich selber nicht belügen, noch berauschen, — keinen Effekt auf sich machen, sondern das Erlebniß (den wirklichen Effekt) nachahmen.

#### 446.

Die Kunft hat auch die Phantasie-Befriedigung: und es ist diese unschuldiger und harmsoser als sonst, weil die Schönheit den Maaßstab des Maaßes mitbringt: sodann weil die Rusen sagen: "wir lügen".

#### 447.

Der Dichter scheint fortwährend Zugänge zu einer neuen oder besseren Erkenntniß von Natur und mensch= lichen Dingen zu eröffnen: bevor man noch recht begriffen hat, daß, was hier so aufregend winkt, ein Irrlicht ift, gautelt schon wieder ein anderes vor den Sinnen. Die Vergleichungen, die Metaphern des Dichters find von ihm durchaus nicht als solche gegeben, sondern als neue, bisher unerhörte Identitäten, vermöge deren ein Reich der Erkenntniß sich zu eröffnen scheint. Je weniger noch darüber feststeht, was in der Natur wirklich wahr und erwiesen ift, um so stärker ift die Wirkung des Dichters, um so größer seine Schauspielerkunft, zeitweilig den Ergründer der Natur zu repräsentiren. Die Frage, wie weit etwas, das ein Dichter sagt, wahr ift, ist eine Pedanterie. Aller Werth liegt gerade darin, daß es nur einen Augenblick mahr scheint, und dies gilt von seiner

gesammten Weltbetrachtung, seiner moralischen Ordnung, seinen moralischen Sentenzen ebenso sehr wie von seinen Gleichnissen, seinen Charakteren, seinen Geschichten. Sine ernsthafte, der Wissenschaft zugehörige Meinung damit bekräftigen wollen, daß irgend ein Tragiker etwas Ühnliches gesagt hat, ist eine Albernheit: Dichter haben in Dingen der Erkenntniß immer Unrecht, weil sie als Künstler täuschen wollen und als Künstler gar nicht das Bestreben nach höchster Wahrhaftigkeit verstehen. Sagen sie zusällig etwas Wahres, so ist ihre Autorität nicht geeignet, Glauben, sondern Mißtrauen zu erwecken. Es ist ein solcher Genuß, daß der erkennen wollende Trick auch einmal mit sich spielt und von einem Zweige zum anderen hüpft, mit reizenden Tönen und bunten Federchen geschmückt, — und wir sollten Narren sein und ba ein Orakel erwarten, wo ein Vogel singt und tirilitt?

#### 448.

Die Gefährlichkeit der Kunft besteht darin, uns an die eingebildeten Dinge zu gewöhnen, ja ihnen eine höhere Schätzung zuzusprechen: die Haldwahrheiten, die blendenden Einfälle vorzuziehen, turz den Glanz und den Effekt der Dinge als Beweis ihrer Güte, ja ihrer Realität gelten zu lassen. "Zur Vollkommenheit gehört die Realität," dieser Denkschler ist sehr oft gemacht worden. "Was wir start bewundern, muß wahr sein."

# 449.

Unsere größten Erhebungen, Erschütterungen, den reinsten Himmel verdanken wir uns selber: wir leihen davon an die Werke der Kunst, und so werden sie größer, wir verbessern sie und mitunter verkennen wir sie zu ihren Gunsten.

Für die Künste ist ein Zustand der Wildheit und der kämpfenden Individuen besser als die allzugroße Sicherheit.

#### 451.

Unser Leben soll ein Steigen sein von Hochebene zu Hochebene, aber kein Kliegen und Kallen, — letzteres ist aber das Ideal der Phantasiemenschen: höhere Augen= blicke und Zeiten der Erniedrigung. Diese schlimme Berwöhnung begradirt den allergrößten Theil des eigenen Lebens, zugleich lernen wir die anderen Menschen, weil wir sie nicht in der Exstase sehen, geringschätzen: es ist ungesund, denn wir müssen die moralisch ästhetischen Ausschweifungen bezahlen. Bei tiefer eingewurzeltem Übelbefinden und innerem Migmuthe muß die Dosis Erhebung immer stärker werden, wir werden zulett gleichgültig gegen den Werth und nehmen mit der stärksten Erregung fürlieb. Verfall. — Dieser Prozeß ist in der Geschichte jeder Kunft sichtbar: das klassische Reitalter ist das, wo Chbe und Fluth einen sehr garten Unterschied machen, und ein wohliges Gefühl von Kraft die Norm ift: es fehlt immer das, was die tiefften Erschütterungen hervorbringt: deren Erzeugung gehört in die Beriode des Verfalls.

## 452.

Ich habe mein Ziel und meine Leidenschaft: ich will von der Kunst nichts, als daß sie mir dasselbe verklärt zeige oder mich ergöße, ermuntere, zeitweilig abziehe. Das Erste ist meine Art von Religion: ich sehe mein Ideal von anderen geliebt und berklärt und in die Wolken aufgetragen: ich bete mit ihnen! Nicht soll die Kunst mich mir selber entführen, nicht mich vor dem Ekel retten.

# 2. Der Künstler.

#### 453.

Was ein Künstler an Meinungen, Sympathien, Antipathien, Gewohnheiten, Erzessen alles nöthig hat, um die Luft sich zu schaffen, in der er seine Produktivität wachsen fühlt, das geht uns alles nichts an: so wenig uns der Boben fümmert, wenn wir Brod effen. Verlanat er freilich, daß wir alles jenes mit ihm theilen, um ganz den Genuß seiner Kunft zu haben, so ist zu antworten, daß der Genuß des größten Kunstwerkes ein einziges verschrobenes Urtheil, eine Verrückung unserer Stellung nicht aufwiegt. Das Kunstwerk gehört nicht zur Nothburft, die reine Luft in Ropf und Charafter gehört zur Nothdurft des Lebens. Wir sollen uns von einer Runft losmachen, die ihre Früchte zu theuer verkauft. es ein Künftler nicht in der hellen, guten Luft aus, muß er, um seine Phantasie zu schwängern, in die Nebelhöhlen und Vorhöllen hinein, gut: wir folgen nicht. Ebenso, wenn er Haß und Neid braucht, um feinem künft= lerischen Charafter strenge Treue zu wahren. Künstler ist nicht Führer des Lebens, — wie ich früher faate.

#### 454.

Die Menschen jeder Zeit, welche Kunstbedürfnisse haben, vor allem aber eine tiefe, schwere Gemüthsart, fallen dem Künstler zu, welcher tief und ernst ist, und sanktioniren ihn, indem sie ihm ihre Tugenden unterschieben: er kommt dem gern entgegen. Aber bewiesen für den Künstler ist damit nichts.

Rein beutscher Künstler hat bisher genug Geist gehabt, um seine Prazis zu erklären: die klügsten haben
nur verstanden, sie zu beschönigen, wie als ob sie ein
schlechtes Gewissen hätten: thatsächlich haben sie ihre Wirkung verdorben, insosern sie ihre Beschränktheit
in die Wagschale warsen; ihre Werke sanken dadurch
etwas und übten Einfluß auf die geringeren Nachahmer.
Begreift man nämlich die Tendenz einer Kunst als
eine persönliche Verherrlichung oder Apologie oder Versteckspielerei, so greisen viele nach ihr, die es nöthig
haben, ihre Natur zu verherrlichen oder zu verstecken.

#### 456.

Es giebt nichts Alberneres als jemanden in dem zu verhöhnen, was die Tüchtigkeit seines Berufs, zum Beispiel der Gelehrten, ausmacht: wie es die verwöhnten Kinder, die Künftler, sich erlauben.

## 457.

Damit ein Künstler ober Denker seine Art zur Vollendung bringe, nunß er wohl den Glauben haben, der eine Ungerechtigkeit und Beschränktheit gegen den Glauben anderer ist. Denn er muß mehr darin sehen und etwas Größeres, als es ist: sonst wendet er seine ganze Kraft nicht auf. Es wird durch die lange Reibung der Ausführung unendlich viel von dem Entzückenden abgerieden, das der erste Gedanke hat: darum muß das Entzücken viel größer sein, als billig ist — sonst reicht sie nicht dis zu Ende.

Wer die Krallen jener schönen Katzen erfahren hat, die um die großen Künstler schwärmen, ist nicht mehr der Meinung, daß das Genie den Charakter seiner Umsgebung verbessere.

#### 459.

Da ist ein großer Künstler: aber er will größer erscheinen, als er ist. Und so sagt man bei jedem fünsten Augenblicke seiner Kunst: er ist anmaaßend, er maaßt sich etwas an, das Höheren zukommt, als er ist, er ist an ihnen ein Käuber, und in Bezug auf sich selber ist er nicht ehrlich — ihm sehlt nicht die Größe, aber die Naivität, darum wird ihm so selten wohl: die Spannung ist zu groß.

# 460.

Über die Genie's müssen wir umsernen. Ich wüßte nicht, warum fruchtbare Menschen sich nicht still und anspruchslos benehmen sollten (Woltke), oder vielmehr — es ist gegen alle Fruchtbarkeit, seine Person so in das Getümmel der Meinungen zu wersen und selber voller Begehrungen zu sein, die uns unruhig, ungeduldig machen und die Weihe der Schwangerschaft nehmen. Ich höre noch immer jedem Takte an, was für Gebrechen der Musiker hat: sein Mehrsbedeutenswollen, sein Absweisen der Regel, sein Unterstreichen dessen, swas er besser macht als andere, alle Kleinlichkeiten sind fortswährend mit produktiv, wenn erst der Genies Unsinn in ihm wüthet. Dagegen Männer wie Moltke.

# 3. Musik.

# a) Allgemeines.

461.

Die Musik hat keinen Klang für die Entzückungen des Geistes; will sie den Zustand von Faust und Hamlet und Manfred wiedergeben, so läßt sie den Geist weg und malt Gemüthszuftände, die höchst unangenehm sind ohne Beist und gar nicht zum Ansehen taugen; sie ver= gröbert und malt die Migvergnügtheit und den Jammer, vielleicht mit musikalischem Beiste; aber wie schrecklich ist diese Runft, wenn sie ohne Auswahl das Säk= liche malt: welche Martern sind den Tönen zu eigen. ben aufdringlichen Tönen! — Liegt es daran, daß unter den Musikern ein feiner und wohlgestalteter Geist überhaupt selten ist? Daß sie das Kühlen in sich nie iso= liren und seine Strahlenbrechung und Farbigfeit im Blig des Gebankens nicht kennen? Sie muffen alle Zustände vergröbern, gleichsam in's Unmenschliche zurücküber= seken: wie als ob die Gedanken und die Worte noch nicht erfunden seien. Dies ist übrigens ein großer Reiz: es ist Urnatur in der Musik: sie gehört in die Zeit, wo man die wilde Natur der Landschaft verehrt und die Hochaebirae entdeckt hat. Einer Gesellschaft, welche den geistigen Genüssen nicht gewachsen ist, welche selbst zu gedankenarm für Gemälde ist, und überhaupt ihre Ropf=Rraft schon verthan hat, wenn sie sich anschickt, sich zu ergößen, bleibt der Appell an die Gefühle und Sinne: und in diesen bietet der Musiker die auftändiaste Ergötzung. Schon gemeiner ist der Theatergenuß mit dem Conterfei menschlicher Vorgänge und dem groben Reize der direkten Nachahmung aufregender Scenen.

Ein Schritt weiter: und wir haben, zur Erholung, die Erregung der Triebe durch Getränke u. s. w. — Der Dichter steht höher als der Missiker, er macht höhere Ansprüche, nämlich an den ganzen Menschen: und der Denker macht noch höhere Ansprüche: er will die ganze, gesammelte, frische Kraft und fordert nicht zum Genichen, sondern zum Ringkampf und zur tiefsten Entstagung aller persönlichen Triebe auf.

#### 462.

Die dramatische Musik ist ein Mittel zur Erregung oder Steigerung von Affekten: sie will nicht Freude an der Musik selber geben, wie die Musik für Kenner und Liebhaber (Kammermusik).

#### 463.

Der bramatische Musiker muß nicht nur als Dichter, sondern auch als Musiker, Schauspieler und ganz und gar Schauspieler sein. Dies trennt ihn unerbittlich ab vom eigentlichen Dichter und eigentlichen Musiker; er ift im Bergleich zu jedem von ihnen geringerer Gattung. Aber als Schauspieler kann er sich zur Genialität und zum gleichen Range mit ihnen erheben.

#### 464.

Der Dichter läßt den erkennenwollenden Trieb spielen, der Musiker läßt ihn ausruhen — sollte wirklich beides neben einander möglich sein? Sind wir ganz der Musik hingegeben, so giebt es keine Worte in unserem Kopfe — eine große Erleichterung. Sobald wir wieder Worte hören und Schlüsse machen, das heißt

sobald wir den Text verstehen, ist unsere Empfindung für die Musik oberflächlich geworden: wir verbinden sie jett mit Begriffen, wir vergleichen sie mit Gefühlen und üben uns im symbolischen Verstehen — sehr unterhaltend! Aber mit dem tiefen, seltsamen Zauber, ber unseren Gedanken einmal Ruhe gab, mit jener farbigen Dämmerung, welche den geistigen Tag einmal auslöschte, ist es vorbei. — Sobald man freilich die Worte nicht mehr versteht, ist alles wieder in Ordnung: und dies ist glücklicher Weise die Regel. Immerhin sind billiger= weise schlechte Texte den besseren vorzuziehen, weil fie kein Interesse auf sich lenken und überhört sein wollen. — Die Oper will die Augen zugleich beschäftigen, und weil bei der großen Menge die Augen größer sind als die Ohren, was viel sagen will, so richtet sich die Musik der Oper nach den Augen und begnügt sich, charafteristische Fanfaren zu blasen, sobald etwas Neues zu sehen ist — Anfang der Barbarei.

#### 465.

Wie die Natur nicht nach Zwecken verfährt, so sollte der Denker auch nicht nach Zwecken denken, das heißt nichts suchen, nichts beweisen oder widerlegen wollen, aber so wie bei einem Musikstück zuhören: er trägt einen Eindruck davon, je wie viel oder wie wenig er gehört hat. Dieser Eindruck entsteht aus einer Bersgleichung dessen, was man früher an Eindrücken von Musik gehabt hat, man muß diese Art Sprache verstehen; je seiner man sie versteht, desto größer ist Lust und Unlust dabei. Der grobe Mensch genießt das Leben wie die Musik jeder Art wesentlich als Gesnuß und Lust. — Die seineren Kunstfreuden sowie

bie feineren Erkenntnisse muß man theuer erkausen, das heißt zu oft durch Entkäuschung Unbehagen leiden.
— Die Masse und die Häusigkeit des musikalischen Gesunisses nimmt mit der Verseinerung des Geschmackes ab,
— ist das ein Gegengrund gegen die Entwickelung der Musik und der Pflege derselben? Und ist es nicht in allem so, auch in der Erkenntniß? An was für Dingen hat ein Kind Erkenntnißfreuden! Und wie große!

#### 466.

Wer ausschließlich einer einzigen Gattung Musik Gehör schenkt, weiß endlich nicht nicht, wie abscheulich sie klingt: mehr noch, er weiß die seinen und guten Sachen nicht mehr von den schwachen und übertriebenen zu unterscheiden und genießt im Einzelnen weniger, als man glaubt, im Ganzen freilich hat er das Gefühl der Macht, — seine Musik sei die beste Musik und durchweg gute Musik: obschon von beidem das Gegentheil wahr ist. Wer nur sich liebt, kann aus dem schlechtesten Geschmack eine Seligkeit empfinden und daraus ein Gessey, eine Tyrannei machen: le mauvais gout mène au orime.

#### 467.

Goethe's vorsichtige Haltung dur Musik: sehr vorstheilhaft, daß die deutsche Neigung zur Unklarheit nicht noch einen künstlerischen Rückhalt bekam.

## 468.

Bei Milton und Luther, wo die Musik zum Leben gehört, ist die mangelhaste, fanatische Entwickelung des Berstandes und die Unbändigkeit des Hasseins und Schimpfens vielleicht mit durch die Undisciplin der Musik herbeigeführt.

# b) Einzelne Musiker, Wagner.

#### 469.

Das Weibliche erscheint bei Bach religiös befangen und fast nonnenhaft. Ich denke zum Beispiel an manche Bräludien.

#### 470.

Sübliche Musik. — Haydn empfand bei der italiänischen Oper wohl das, was Chopin bei einer italiänischen Barcarole? Beide machten Musik der Sehnsucht mit Verwendung der wirklichen italiänischen Musik.

#### 471.

Die Urtheile über Mozart verschieben sich, nach der Entwickelung der Musik, das heißt sie treffen seinen Charakter und sein Temperament — dieses scheint sich zu wandeln in Folge der neuen Beleuchtung und der Gegensähe, die er immer wieder erhält. Ein Winkfür Künstler und Denker aller Art! Am urtheilfähigsten sind einzelne Zeitgenossen, die alles miterkämpft und sich über alles mitgefreut haben, was der große Schöpfer gegeben hat.

# 472.

Wagner bewirbt sich darum, der deutsche Künstler zu heißen, aber ach, weder die große Oper, noch sein Charafter sind spezifisch deutsch: weshalb er dis jetzt dem Volke nicht lieb wurde, sondern einer Klasse von Vornehmen und Überbildeten, — dem Kreise, dem im vorigen Jahrhundert etwa Rousseau zusagte.

"Nehmt meine Kunft an: denn dann habt ihr Deutschen eine Kunft, die sich neben der der anderen Nationen sehen lassen kann, "die deutsche Kunft", - zunächst zwar nur "eine deutsche Kunst", aber nun soll bewiesen werden, wie gerade diese Runft dem Wesen der Deutschen entspricht, aus ihm gewachsen ist: Stoffe, Gedanken, Musik u. s. w." — Dies ist Wagner's Art für feinen Ruhm zu forgen: er will, eine Ration solle für ihn eintreten und ihn in sich und ihren "Ruhm" aufnehmen. Dies Spiel ist noch nie so offen gespielt worden, — Grund, warum es bis jest nicht gelungen ift. Später, wenn Wagner todt ist und seine Schriften vergeffen find, ift so etwas möglich. Inzwischen bemächtigen fich die Musiker aller Bolker seiner Musik und in Kurze wird es nicht mehr wie deutsche, sondern wie "Musik" flingen. — Es ift die Musik der großen Over.

### 474.

Da jedes Ding bei längerem Bestehen etwas Würde haben will, so sehen wir auch die Wagnerische Kunst nach allem greisen, was im Stande ist, Würde zu versleihen: Christenthum, Fürstens und Abelsgunst u. s. w. Gar zu gern möchte sie einen Heiligenschein, aber wo sind die Mächte, welche solche zu vergeben hätten!

### 475.

Man verlangt von der Musik, sie solle märchenhaft, seltsam, unverständlich sein: wovon frühere Zeiten gar keine Vorstellung hatten. Ja sestlich, lustig, gesellig, innig, seierlich! Aber —-

Sede Zeit hat ihren Erzähler von tausend und einer Nacht: unserer ist jetzt Wagner. Es sind Dinge, die man nicht glaubt, nicht für möglich hält, — aber sehr gern einmal im Theater sieht, als wären sie wahr.

#### 477.

Schopenhauer, so fern der Verneinung, war doch so anständig, sie nie zu heucheln und keinen Putz daraus zu machen; was ehrgeizige Künstler sofort thun, weil sie dadurch einen Vorrang zu gewinnen hoffen. Die Schauspielerei mit asketischen und mirakulösen Stoffen ist schon ein Stück persönlicher Heuchelei.

#### 478.

Die Musik hat noch keinen zürnenden Gott dargestellt. — Wagner's Wotan leidet an der Schwäche des deutschen Charakters, er will zu vielerlei und nichts völlig bestimmt. Sein Zorn ist gar nicht zu nennen neben dem des Michel Angelo'schen Gottes; dafür hatte dieser auch nur diesen einen Gedanken im Kopfe.

### 479.

Der Neiz der bekämpften Schwierigkeit (Wagner) und der Reiz der überwundenen Schwierigkeit: durch künstliche Figuren hindurch ein Gefühl, zum Beispiel die Liebe, noch zum Ausdruck bringen (zum Beispiel Petrarca).

### 480

Was nennen die Anhänger Wagner's einen "musisfalischen Menschen"? Und was andere und ehemals! Fast Gegensätze! Also Vorsicht!

Die Anhänger Wagner's wollen an ihre Befähigung der Exaltation und Expansion glauben machen — in einem nüchternen Zeitalter kein geringer Shrgeiz! Aber es ist kein nüchternes: so müssen sie excediren!

#### 482

Euer Cultus der Kraft ist alles andere, nur kein Beweiß von Kraft, wie bei Michel Angelo! Ihr gebt euch hin, ihr wollt Kraft dabei trinken, ihr seid müde eurer Schwäche —

### 483.

Hier sind Menschen, welche alle Welt mit Musik trunken machen möchten und vermeinen, dann käme die Cultur: bisher aber kam auf die Trunkenheit immerdar etwas anderes als die Cultur.

#### 484.

Sie verachten die Form: als ob diese Musik das geringste Interesse hätte, wenn sie sich nicht auf dem Hintergrunde der gegensätzlichen Forderung der Form aufschriebe, gegen ihn abhöbe!

### 485.

Das Nachdenken und die Erfindsamkeit in Bezug auf die elementaren Reize (in Musik und Farben u. s. w.) gehört zum philosophischen Charakter unserer Zeit: ebenso wie die Naturtreue der Waler. Wan geht, soweit man kann, und ist radikal.

### 486.

Jetzt gefällt es, sich hetzen zu lassen und zu hetzen: selbst Künstler erwählen den Geist der Unzufriedenheit

als die Muse, welche sie begeistert. Sieht man sie dann in ihren Erholungen, so sind sie ganz leer, sie haben keine Kraft daran zu verschwenden und ziehen das Fadeste vor. Es wäre sehr unbillig, darnach die Zeit zu beurtheilen: sie giebt im Vergnügen und der Erholung nicht sich ganz, geschweige denn ihren besten Theil zu erkennen. So sei man tolerant gegen ihre Kunst, und bedaure die höheren Künstler, denen die Zeit nicht entspricht, wahrlich nicht, weil sie ihrer unwürdig wäre. Das beurtheilt man als Jüngling falsch.

## 4. Dichtfunst.

487.

Die Novelle wirkt stärker als das aufgeführte Schauspiel, weil sie sich der Historie gleichstellt; während das Schauspiel die Alusion fortwährend zerstört; gesetzt ein Schauspieler bringt sie hervor, dann zerstört sie ein anderer, und jedenfalls das Theater und die Menschen um uns. Wie matt, wie wenig überzeugend ist Mozart's Don Juan gegen Merimse's Don Juan! Dann sind wir beim Erzählenhören viel thätiger als beim Unschauen, letzteres erzeugt den Hang zu kritisiren viel öfter. Die Musik wirkt, als fortwährende Begleitung, unter allen Umständen abziehend und störend; auch die beste Musik langweilt zu oft.

### 488.

Bu den Trostmitteln der leidenschaftlichen und unsgebändigten Charaktere gehört die Tragödie; sie räth an, Ruhe und innere Freiheit nur jenseits der Welt zu erwarten. Damit beseitigt sie vorübergehend die moralische Unzufriedenheit solcher Naturen mit sich; denn sie scheint

zu sagen: das Unmögliche nicht zu vermögen, sollte keinen Kummer machen.

#### 489.

Niemand ist einer grausameren Rache fähig, als jene dichterischen und empfindlichen Seelen ohne Stolz, die fortwährend im Verborgenen leiden und aus Furcht ruhig und sanst erscheinen. Ich denke zum Beispiel an Racine.

#### 490.

Deutsche Schauspielkunft kommt nicht in Betracht, genug, daß sie den Deutschen genügt. Anders steht es in Wien, wo man nie verschmäht hat, von den Italiänern und Franzosen zu lernen: ebenso wie es die österreichischen Musiker gethan haben.

### 491.

Blutschande, Chebruch, Nothzucht, erotische Besessenheit, nach denen nicht nur die französischen Dramatiker des romantischen Geschmacks, sondern auch die deutschen Operncomponisten griffen, — Zeichen wovon? Diese Neigung zu mythischen Greueln, woran auch die Griechen litten, ist jedenfalls ein schlechter Geschmack: schlimm genug, wenn die Philosophie dessen bedarf, um ihre Säße glaubhaft zu machen.

#### 492.

Die feineren Erzähler vermeiben, die Erlebnisse ihrer Helben selber in's Ungeheuerliche, Criminalistische, Grobe zu steigern: vielmehr erniedrigen und glätten sie die Erzeignisse und zeigen, was seinere Naturen schon an diesem

Wenigen zu seiden haben: oder daß hier erst ihre Ersebnisse anfangen: für grobe Naturen giedt es da keine Probleme. — Daß man seinen Helden gegenüber seste hält, er sei nicht non plus ultra, sondern ein tüchtiger Mensch, zeichnet jeden guten Dichter aus. — Die Halbsgötter-Geschichten bedürsen wenig Talent, grobe Farben, — sie werden der Masse erzählt. Es sind ideale Käuberund Gespenster-Geschichten. — Wer sich in seine Helden und deren Ersebnisse versiebt, ist nicht ersten Kanges, — denn er muß arm sein. — Mit prächtigen, entzückenden Stoffen und Helden geben sich die Armen ab, welche nicht ohne Weiteres glauben, daß andere sie für reich halten.

### 493.

Die wirksamen Schriftsteller merken, daß Worte nur Andentungen sind, daß man nichts vollenden dürfe und daß die Schriftsteller darin Vortheile vor den Malern haben.

### 494.

Manche mögen sagen und schreiben, was sie wollen — es ift immer etwas darin von guter Musik. Und bei anderen etwas von schlechter. Bei den Meisten sehlt alle Musik.

### 5. Malerei.

### 495.

Die italiänischen Maler haben die "heilige Gesschichte" so schön zurückübersetzt, alle rührenden Scenen der Familie entdeckt, alle jene Augenblicke, wo ein besbeutender Mensch einen Augenblick für mehrere uns

vergeßlich macht: bei jedem ihrer Bilder kann man Thränen vergießen. Nur wo die heilige Misere beginnt, da empfindet man nicht mehr mit — das Wissen um die Folgen derselben hält das Gegengewicht.

#### 496.

Für viele Maler war sch in der Ausdruck der Frömmigkeit. Und da eine gewisse Armuth an Fleisch, eine peinliche Halung an den Frommen zu sehen war, übertrugen diese die Empfindung des Schönen auch gerade auf diese Formen. Eine sehr lange und strenge Gewohnheit würde zuletzt sogar den Geschlechtsssinn irre führen: der sehr fern davon ist, unbewußte Zwecksmäßigkeit zu Gunsten des zu Erzeugenden zu versolgen.

### VII.

# Weib, Liebe, Che.

#### 497.

Die schüchternsten Mädchen präsentiren sich halb nackt, wenn es die Mode gebietet, und selbst verwelkte alte Weiber wagen einem solchen Gebote nicht zu wider= stehen, so geistreich und gut sie sonst auch sein mögen.

### 498.

Man nuß auch die deutschen langweiligen Frauen mit in den Kauf nehmen: welche zugleich trägen, mit sich zufriedenen Geistes, als auch lebhaft, empfindlich und nachträgerisch sind. Aber auch ihnen sagt man nach, daß sie in außerordentlichen Lagen stark wie Löwinnen sind und sein genug, um durch ein Nadelöhr zu kriechen.

### 499.

Die Ehre einer Geliebten schonen, indem man sich in einem Kreise, wo man über sie spricht, ihr sast fremd stellt, und jetzt eine Beleidigung ihrer zu hören, welche man nicht rächen darf, um ihren Ruf nicht zu vernichten — gräßlich!

Die Alten trauten den Frauen in der Leidenschaft das eigentlich Unmenschliche und Unglaubliche zu — zur Zeit des Äschylus.

### 501.

Die Naturen, welche überhaupt nicht über sich benken, namentlich aber gewisse Dinge an sich nicht in's Auge fassen mögen (Frauen zum Beispiel schon die Thätigkeit des Magens nicht, geschweige den Geschlechtstrieb) — diese deuten sich alle Phänomene anders und wollen den einfachen Grund nicht sehen und nicht zugeben. So erlangt ihre Passion etwas Träumerisches und für sie selber Whystisches, sie unterliegen ihr viel eher und heftiger, weil sie idealistisch von sich denken. Was wissen unvermählte Frauen von dem abartenden Geschlechtstrieb, in ihrer Leidenschaft sür die Kunst und gewisse Richtungen derselben, oder im Witseid, oder in der Art von blinder Hingebung an einen Gedanken!

### 502.

Wenn die Scham die Ursache der Liebe ist: überall wo eine Befriedigung des Triebes verwehrt wird, entsteht ein neuer Zustand, und eine gewisse züchtigere Dual und Befriedigung, es wird so ein Ideal zum Keimen gebracht — etwas Sinnlichsübersinnliches.

### 503.

Die Zeugung ist eine oft eintretende gelegentliche Folge einer Art der Befriedigung des geschlechtlichen Triebes: nicht dessen Absicht, nicht dessen nothwendige Wirkung. Der Geschlechtstrieb hat zur Zeugung kein nothwendiges Verhältniß: gelegentlich wird durch ihn jener Erfolg mit erreicht, wie die Ernährung durch die Lust des Essens.

### 504.

Der Geschlechtstrieb macht die großen Schritte der Individuation: für meine Moral wichtig, denn er ist antissocial und leugnet die allgemeine Gleichheit und den gleichen Werth von Mensch zu Mensch. Er ist der Thpus individueller Leidenschaft, die große Erziehung dazu: der Verfall eines Volkes geschieht in dem Maaße, als die individuelle Passion nachläßt und die socialen Gründe bei der Verheirathung überwiegen. — Die Scheidung der Geschlechter ist nicht fundamental, die Zeugung ist nicht essendigen. Es ist ein sehrt nicht zum Wesen des Lebendigen. Es ist ein sehrt farker Ausdruck der individuellen Lust; je höher die Wesen sind, um so stärker wird das Individuelle daran.

### 505.

Wodurch haben sich die adeligen Geschlechter so gut erhalten, zu allen Zeiten? Dadurch, daß der junge Mann in der Ehe nicht vor allem Geschlechtsbefriedigung suchte, und in Folge dessen sich hierin berathen ließ und nicht von der amour passion oder amour physique sich fortreißen ließ, unpassende Ehen zu schließen. Erstens waren es in Sachen der Liebe erfahrene junge Männer, welche sich verheiratheten: und dann hatten sie an Repräsentation u. s. w. zu denken, kurz mehr an ihr Geschlecht als an sich zu denken. Ich din dasür, moraslische Aristokratien wieder zu züchten und außerhalb der Ehe etwas Freiheit zu geben.

Die Che giebt verschiedenen Arten von Menschen zu verschiedenen Arten des moralischen Hervismus Anlaß: ich weiß nicht, ob darin nicht ihr höchster Werth zu suchen ift. Die Einen würden auch mit der geliebtesten Berson teine Che eingehen, im Falle die Kirche ihren Segen vorbehielte, und andere umgekehrt würden auf die Che verzichten, wenn dieselbe von einer firch= lichen Einsegnung abhängig gemacht würde. Wieder andere finden Gelegenheit zum Heroismus in dem Bebanken, daß die einmal geschlossene Ghe unlösbar sei. Dagegen hatte die George Sand umgekehrt ihre strengften und sittlichsten Empfindungen in die Forderung gedrängt, daß die Che nur so lange Dauer haben durfe, als die leibliche Vereinigung von Seiten beider Gatten mit dem Zustande einer seelischen Begeisterung für einander verbunden ift.

### 507.

An unseren größten Qualen und Sorgen andere theilnehmen lassen, die dieselben nicht haben, sondern nur leiden machen — ist das nicht grausam? Ist es nicht aus jenem Gesühle entsprungen, welches bei allem Schlimmen, was uns trifft, etwas leidend sehen will, eine feine Smanation der Rache? Und ist also nicht die She und die Freundschaft voller Gesahr, weil sie solche Grausamkeit der Übertragung von Leid fördert? Es ist schwer, ein Leid nicht mitzutheilen — also sollten wir uns die Gelegenheit dazu nehmen und in der Sinsamskeit leben.

### 508.

Niemals sich lieben lassen, sondern wo man nicht den Impuls der Gegenliebe fühlt, dann die Liebe des

Anderen verhindern und wenn es nöthig wäre, ihn zu verspotten, ja uns vor ihm zu erniedrigen! Künstler (und Weiber!) werden durch nichts gemeiner als durch das Sich-lieben-lassen. Wir sollen verhindern, daß wir das Ibeal eines Anderen werden: so vergeudet er seine Kraft, sich selber sein ganz eigenes Ideal zu bilden, wir führen ihn irre und von sich ab — wir sollen alles thun, ihn aufzuklären oder wegzustoßen. — Eine Ehe, eine Freundschaft sollte das Mittel sein, das seltene!! unser eigenes Ideal durch ein anderes Ideal zu stärken: wir sollten das Ideal des Anderen auch sehen und von ihm aus das unserige!

#### 509.

Eine Umgebung, vor der man sich gehen säßt, ist das Lette, was man sich wünschen sollte, eine Art Krone für den liberwinder seiner selbst, der sich selber vollendet hat und Vollendung ausströmen möchte. Andere werden zu Scheusälern. Vorsicht in der Ehe. Der Mangel an Pathos und Form in der Familie, in der Freundschaft ist ein Grund der allgemeinen Erscheinung von Schlumperei und Gemeinheit (Eigenschaften des Gebahrens nicht nur, sondern auch der modernen Charaketere) — man läßt sich gehen und läßt gehen.

### 510.

Man soll die Befriedigung des Triebes nicht zu einer Praxis machen, bei der die Rasse leidet, das heißt gar keine Auswahl mehr stattfindet, sondern alles sich paart und Kinder zeugt. Das Aussterben vieler Arten von Menschen ist ebenso wünschenswerth als irgend eine Fortpflanzung. — Und man sollte sich durch diese

enge Verbindung mit einer Frau seine ganze Entwickelung durchkreuzen und stören lassen — um jenes Triebes willen!! Wenn man nicht einmal so enge Freundschaften nüglich (im höchsten Sinne) fände! Die "Ergänzung" des Mannes durch das Weib zum vollen Menschen ist Unfinn: daraus läßt sich also auch nichts ableiten. — Vielmehr: nur heirathen, erstens zum Zwecke höherer Entwickelung, zweitens um Früchte eines folchen Menschenthums zu hinterlaffen. - Für alle übrigen genügt Confubinat, mit Berhinderung der Empfängniß. — Wir muffen dieser plumpen Leichtfertigkeit ein Ende machen. Ganfe sollen nicht heirathen! Die Ehen sollen viel seltener werden! Geht durch die großen Städte und fragt euch, ob dies Volk sich fortpflanzen soll! Mögen sie zu ihren Huren gehen! — Die Prostitution nicht sentimental! Es soll nicht das Opfer sein, das den Damen oder dem jüdischen Geldbeutel gebracht wird sondern der Verbesserung der Rasse. Und überdies soll man diese Opferung nicht falsch beurtheilen: die Huren sind ehrlich und thun, was ihnen lieb ist, und ruiniren nicht den Mann durch das "Band der Che" — diese Er= droffelung!

### 511.

Gine Frau, die begreift, daß sie den Flug ihres Mannes hemmt, soll sich trennen — warum hört man von die sem Akt der Liebe nicht?

### 512.

Wie oft wird grob und aufsehenerregend die She gebrochen, bloß um den moralischen oder rechtlichen Zustand herbeizuführen, in dem eine unerträglich gewordene She gelöst werden könne!

## VIII.

## Cultur.

## I. Allgemeines.

513.

Warum macht die Cultur schwach? Carthago unterslag dem weniger cultivirten Rom, die hohe arabische Cultur unterlag u. s. w. Weil in der Cultur die Phantasies Befriedigung der Macht zu hoch geschätzt und zu leicht gemacht wird (Macht über sich selbst u. s. w.).

### 514.

Die Kraft zu wollen, die einige Menschen und Culturen in höherem Grade als andere besitzen, besteht darin, daß man ungefähr die gleiche Anzahl von eingeübten inneren Mechanismen und von Werthschätzungen hat: so daß, sobald nur ein werthgeschätztes Ding in die Vorstellung tritt, sosort auch der dazu gehörige Mechanismus sein Stück abspielt. Anderen Menschen und Zeitaltern sehlt es an einer solchen Zahlencongruenz von Mechanismen und Werthschätzungen. Sie erzeugen sehr viel mehr Werthschätzungen, dei denen nichts herauskommt, als solche, welche eine "Wirkung" haben, wie man sagt. Dabei ist immer sestzuhalten, daß die Werthschätzung niemals die Ursache einer Handlung ist; vielmehr tritt durch eine alte Association der Mechanismus automatisch

in Bewegung, wenn eine werthgeschätzte Vorstellung im Gehirn aufgestiegen ist: es ist ein regelmäßiges Nachseinander, nicht Ursache und Wirkung, so wenig etwa, als ein Wort die Ursache des Begriffs ist, welcher bei seinem Erklingen in uns erscheint. — Wollende Zeitalter waren bis jetzt immer gedankenarm, aber nothwendig ist dies nicht.

#### 515.

Die Menschen gehen an der Verfeinerung des Intellekts zu Grunde: physisch und vielleicht auch moralisch. — Wir Glücklichen! Wir sind in dem Reich der Mitte!

#### 516.

Für die bisweilen sichtbar werdende Verdüsterung der Welt giebt es folgende Veranlaffungen: erstens die Rreuzung der Culturen, aus welcher viel Häßlichkeit ent= steht: der beständige Anblick des Häßlichen macht duster; zweitens die moralische Phantastik des Christenthums, welche den menschlichen Handlungen nur die bösen Brädifate gelaffen hat und eine Verherrlichung von Leben, Menschen, Handlungen eigentlich unmöglich machen. wollte: wenn man niemals verherrlichen darf, wird man düster: drittens das Barbarische und Thierhafte, das uns zeitlich noch nicht fern genug liegt; viertens die Angst vor dem Individuellen und die Beargwöhnung deffelben, weil die Gesellschaft ihrer selber nicht mehr sicher ist; fünftens die Angst vor dem Natürlichen, welche an die Stelle der früheren Angft vor der Natur getreten ift; sechstens die Vergleichung des Lebens mit imaginären Seligkeiten, von denen bas Christenthum und die Dichter gesprochen haben: fiebentens das übertriebene Gefühl

der Perantwortlichkeit, welches alle indifferenten, kleinen und harmlosen Dinge wegstreicht und in jedem Falle so gehandelt wissen will, daß man damit einem Ankläger Stand halten kann.

#### 517.

Wenn ein Volk auf bestimmten moralischen Urtheilen stehen bleibt, so wird es dadurch beschränkt, verknöchert, isolirt, alt und geht endlich daran zu Grunde.

#### 518.

Die Lüge und die Verstellung, welche innerhalb der Gemeinde groß gezüchtet werden, zur Herstellung der Gleichheit, ergeben zuletzt einen freien Überschuß, der sich in der Erzeugung von Dichtern und Schauspielern entladet. Man denke, welche Lust eine Gemeinde an der Aufschneiderei, Schimpferei, Taschenspielerei und ähnslichen Urkunsten hat.

## 2. Culturgeschichte.

### 519.

Grundsat: in der gesammten Geschichte der Menschheit bisher kein Zweck, keine vernünftige geheime Leitung, kein Instinkt, sondern Zufall, Zufall, Zufall — und mancher günstige. Diese sind in's Licht zu setzen. Wir dürsen kein salsches Vertrauen haben und am allerwenigsten uns weiter auf den Zusall verlassen. Derselbe ist in den meisten Fällen ein sinnloser Zerstörer.

Was die Werthschätzungen ursprünglicher Völker ausmacht, läßt sich durch keine Phantasie errathen, man muß es erfahren. Bestimmte Gebräuche und der damit verbundene Gedankenkreis sind nicht zu construsiven; wenn man von den "natürlichen" Bedürfnissen und Begehrungen der Menschen redet, so denkt man sich die Sache zu einfach: die intellektuellen Bedürfnisse zum Beispiel sind höchst absonderlich befriedigt worden.

### 521.

Es ist die Art der Juden, ihre Chancen im Verhältniß zu Personen auszumützen, indem sie dicht an die Grenze derselben treten und es merken lassen, daß sie sich an der Grenze wissen. Dies macht sie zudringlich. Wir alle wollen ja unnahbar sein und unbegrenzt erscheinen; die Juden wirken diesem phantastischen Unfaßbarsseins wollen bei einzelnen und bei Nationen entgegen und werden dasür sehr gehaßt.

### 522.

Die Griechen in alter Zeit hielten Milch und Honig für die Koft der Götter — das waren keine Weintrinkerzeiten. Den Germanengöttern war Meth der Trank, der Unsterblichkeit gab: da haben wir die Trinker. Soma der Eranier ein berauschenden Getränkenden die Gendes Getränk, das nur im Opfer vorkommt. Also: man bringt in Gedanken die berauschenden Getränke und die Enwfindungen der Unsterblichkeit und Leidlosigkeit in Verbindung. Durch den Genuß des Soma hören für den Sterblichen am

Ende der Tage alle Leiden der Sterblichkeit auf, sie gehen zur Seligkeit der Götter über. Die Entzückung bei Milch und Honig: zu denken an Ninon de Lenclos, welche eine Suppe schon berauschte.

#### 523.

Der Wein hat anders auf die Griechen gewirft, als auf unsere alkoholisierten Gehirne. "Unvermischter Wein macht wahnsimmig" sagten sie.

### 524.

Dionysisch. — Für uns ist der Wein etwas sehr Nüchternes! Und so suchen wir die Ursache des Dionyssischen neben dem Wein und nehmen dessen Wirkung höchstens als Symbol. Umgekehrt! Die Wirkung des Weins war das Nene, was man nur wie ein neues Leben und eine neue Gottheit zu sassen wußte: man verstand andere Erscheinungen darnach symbolisch.

### 525.

Die episeptische Drehwuth, welche die hysterischen Weiber Griechenlands befiel, wurde mit dem Weintanmel verglichen.

### 526.

Das Alterthum wirkte als reizvoller Zwang auf die überschäumende Kraft der Renaissancemenschen. Man unterwarf sich dem Stile, man empfand die besiegte Schwierigkeit, nicht natürlich zu sein, es war die Handelungsweise von starken Menschen, welche gegen sich stolz und herrschsüchtig sind. Nicht zu verwechseln mit dem seigen Sklavensinn ängstlicher Gelehrter!

Die feine höfische Cultur unter Ludwig XIV. hatte in vielen Stücken den Stoicismus nöthig; viele Empfindungsstürme mußte man in's Herz verschließen, viele Müdigskeit verhehlen, vielen Schmerz mit Heiterkeit bedecken. Unferen bequemen Mitmenschen würde diese Lebensart zu streng sein.

## 3. Die Deutschen.

#### 528.

In diesem Jahrhundert haben sich die Franzosen einen Geschmack an der Malerei anerzogen (durch Zeichnen), der dem vorigen Jahrhundert sehlte. Die Italiäner haben ihr Ohr sitr den Gesang verloren, die Deutschen haben politische Leidenschaft gesernt, und die Engländer haben sich an die Spiße der Wissenschaft gestellt.

### 529.

Mir thut das amerikanische Lachen wohl, diese Art von derben Seeleuten wie Marc Twain. Ich habe über nichts Deutsches mehr lachen können.

### 530.

Das Schöne — darunter verstehen die Amerikaner jetzt das Ruhig-Rührende. Es ist dem geschäftlichen Ernste und der praktischen Erwägung der Folgen, der Trockenheit und der Leidenschaft des Jagens, Gewinnens und Sich-besinnens entgegen.

Von einem Gedanken glühen, von ihm verbrannt werden — das ist französisch. Der Deutsche bewundert sich und stellt sich mit seiner Passion vor den Spiegel und ruft andere hinzu.

### 532.

In Frankreich möchte sich der esprit gern Genie geben. In Deutschland möchte das Genie sich gern esprit geben.

### 533.

Den Deutschen fehlt es an esprit, weil sie keinen Überschuß von Geist besitzen: haben sie den ihren angewendet, so sind sie arm und sitzen da. Sie hassen ihn und doch fühlen sie, daß ohne ihn die Geselligkeit eine langweilige Flegelei ist: — daher "Gemüth"!

### 534.

Wie kommt es, daß die Deutschen keinen Geist haben? Sie empfinden langsam und lassen ihre Empfindungen nicht reif werden, sie kreuzen sie durch Beruf oder alltägliche Dinge: so machen sie sich mittelmäßig, sie bleiben immer wie unreife Früchte.

- 1. Sie verstehen nicht Muße zu haben.
- 2. Sie nehmen ihre Erlebnisse nicht ernst, als wichtig genug des allgemeinen Nachdenkens.
- 3. Sie lesen zu viel und sind eifrig servil gegen

eine herrschende Partei oder Hof.

4. Sie machen Musik, nicht um eine Passion zu erstragen und sich zu erleichtern, sondern um sich aufzusregen! Deshalb brauchen sie die leidenschaftlichste Musik.

In Deutschland hat man fast das Bedürsniß und daher auch den Sinn der unschuldigen Musik verloren; man deukt der Zeiten, wo auch die guten Frauen sich nicht genügend für die Nacht vorbereitet zu haben glaubten, wenn nicht der Schlaftrunk, ein schwerer, heißer, überwürzter Wein vor ihnen stand.

#### 536.

Aus welchen erbärmlichen Elementen der deutsche Socialismus besteht in seinen Führern, ist daraus zu ersehen, daß keiner die volle Enthaltung von geistigen Getränken gefordert hat. Und doch ist diese Plage viel verhängnißvoller als irgend ein socialer Druck!

#### 537.

Schwärmerische, mädchenhafte Empfindungen von sogenannter Seligkeit, Träume von bekehrten und geretteten Wüstlingen, Treue bis zum Sprung in's Wasser, und der Geliebte selber etwas Furchtbares, Unheimliches, ein Mann unbekannter Unthaten, aber ein Übelthäter ohne Schuld, der zugleich ein verkappter Gott und Prinzist und alles in sehr reizvoller Natur: das sind jest die Erholungen des eisernen Deutschlands. — Vöse Harmonien, wüthende Rhytthmen und unfägliches chromatisches Jammern, der Wechsel aller Tonarten, als Sinnbild der Unbeständigkeit aller Dinge unter dem Monde — so wird die Wirklichteit beschrieben.

### 538.

Die Deutschen wechseln ab mit Hingebung an das Ausländische und einem rachesüchtigen Verlangen nach

Driginalität, (Rache für ihre Scham beim Rückblick) — und die ganz unbedenklich guten Deutschen, welche produktiv sind, sind Vermittler gewesen und haben europäisch gearbeitet, wie Mozart und die Historiker u. s. w. — Die Deutschen, zum Beweise, daß ihre Driginalität nicht Sache der Natur, sondern des Chrgeizes ist, meinen, sie liege in der völligen und faustdicken Verschiedenscheit: aber so dachten Griechen nicht gegen den Drient, noch Römer gegen Griechen, noch Franzosen gegen Römer und Renaissance — und wurden original (man ist es nämlich zuerst nicht, sondern man ist roh!).

#### 539.

Ich halte es nicht in Deutschland aus, der Geift der Kleinheit und der Knechtschaft durchdringt alles, bis in die kleinsten Stadt- und Dorfblätter herab und ebenso hinauf dis zum achtenswerthesten Künstler und Gelehrten — nebst einer gedankenarmen Unverschämtheit gegen alle selbständigen Menschen und Völker. Dazu ist man eilig und ängstlich für die Gegenwart, mißtrauisch für das Kommende und gegen einander so vorwurfsvoll, und schlägt sich mit einem pomphaften Scheingenuß die Sorgen scheinbar aus dem Kopfe.

### 540.

Es giebt wirklich Menschen, welche eine Sache damit geehrt zu haben glauben, daß sie dieselbe deutsch nennen. Es ist der Gipfel der nationalen Verdummung und Frechheit.

### 541.

Unbeschreiblicher Etel, wenn unsere Gebildeten von der Nothwendigkeit einer idealen Bildung und einer Er-

neuerung der Religion phantasiren! Dieses verlogene Gesindel, das bei Musik und Schausviel wieder religiös werden will und sich in den Ropf sett, sobald co nur wieder im Herzen zu zittern beginnt, alle Redlichkeit des Kopfes fahren zu lassen und sich kopfüber in den mustischen Schlamm zu stürzen! Recht der Gedante einer durch Politif und Geldgier verdummten und fervil gewordenen Generation! Denn ob man einem Napoleon ober dem Nationalitätsprinzip dient, beides führt zur Stlaverei und zum schließlichen Ekel an sich: wohl dann der Religion! Wohl den Künstlern, welche den Anstand einer freien geistigen Haltung nicht angeboren haben! Krüher dachte ich: wir find anderer Art, anderer Herfunft; nichts war mir fremder, als mich diesen Strömungen der Nationalität und der Neigung zur Mustik anzubieten! Ich sah sie - mir efelte damals und jest davor. Allein sein! abseits leben! war immer meine Devise. Was geht es mich an, daß die, welche damals darin mir gleichgesinnt erschienen, jest alle sich dort anhieten! -

### 542.

Unter Ansländern kann man hören, daß die Juden noch nicht das Unangenehmste sind, was aus Deutschsland zu ihnen komme.

### 543.

Die Deutschen meinen, daß die Kraft sich in Härte und Grausamkeit offenbaren müsse, sie unterwerfen sich dann gerne und mit Bewunderung: sie sind ihre mit-leidige Schwäche, ihre Empfindlichkeit für alle Nichtse auf einmal los und genießen andächtig den Schrecken. Daß es Kraft giebt in der Milde und Stille, das

glauben sie nicht leicht. Sie vermissen an Goethe Kraft und meinen, Beethoven habe mehr: und darin irren sie!!

#### 544.

Die Deutschen haben Mißtrauen, daß man ihnen Leidenschaften zutraue; deshalb machen sie sosort Grismassen und Ezzesse, nicht aus Stärke des Affektes, sondern um sich Glauben zu verschaffen. Derart sind selbst die Leidenschaften bei Richard Wagner: so, daß man im Leben jeden für toll halten müßte, der dergestalt seinen Empfindungen nachläuft (Ekel genügt, um jemand zu tödten). Es fehlt ganz der Genuß, den man ehedem moralisch nannte: daß einer sein Pferd zu reiten verstehe, daß es schön, sühn, leidenschaftlich sei, wie sein Reiter, letzterer aber die Schönheit, Kühnheit, Leidenschaft durch seine Vernunft hindurch leuchten lasse, welche alles mäßigt und zum Ansehen erträglich macht. Bei dem wahnsinnigen Jagen jener Rosse hat man Schwindel und Erschöpfung.

### 545.

Die Deutschen möchten gar zu gern große Leidensichaften haben. Nun, es thut nichts, wenn sie dieselben ohne Grimassen nicht darzustellen wissen: auf die Dauer werden sie sie haben! Dann werden sie auch erkennen, daß zwar Kraft das Erste ist, daß es aber Arten der Kraft giebt, welche ohne Grimassen sind.

### 546.

Gehorchen, mehr thun als seine Pflicht ist, Lob abslehnen, stolz sein auf Integrität: deutsch. Sest haben wir die wüthend gewordene Sitelkeit, und leider sind

einige unserer hervorragenden Denker und Künstler vorsangegangen: jeder will mehr bedeuten als sein und macht für sich "Reklame".

#### 547.

Wie deutsche Maler jetzt malen, deutsche Musiker componiren, deutsche Dichter dichten: man hört die Ansmachung, die Schauspielerei der Größe heraus.

#### 548.

Bei unseren größten Männern nuß man immer noch sagen: möchten sie etwas mehr Genie haben und etwas weniger Schauspieler sein!

#### 549.

Ein Mann mit Geist erhebt sich in Deutschland zu hoch über seine Mitbürger und wird zum Narren; der Nebel umhüllt seinen Kopf. — Er entartet so leicht, weil nichts neben ihm ihn in Schranken hält; er schießt auß, nach allen Seiten und ist von einer häßlichen Fruchtsbarkeit.

### 550.

Die Werke des deutschen Genie's halten sich nicht, wenn sie in's Ausland kommen: sie müssen, wie die italiänischen Weine, an Ort und Stelle getrunken werden.

### 551.

Suche boch ja ber Ausländer die Naivetät oder gar die Ursprünglichkeit nicht mehr bei den Deutschen! In Frankreich ist die Naivetät durch den Hof erstickt worsden, in Deutschland durch die "Genie's" — man hat gar

zu lange mit ihr Theater gespielt und Krieg geführt. Das vermochte der verfluchte neidische Dünkel in allen jenen Genic's, welche den Franzosen ihren Geist und ihre annuthige Beweglichkeit und den Griechen ihre Ursprünglichkeit nicht verzeihen konnten und die "deutsche Raivetät" dagegen in's Feld führten. Aber es giebt nicht nur Gespenster, welche verschwinden, wenn man von ihnen spricht, sondern auch wirkliche Sigenschaften, bei Bölkern und einzelnen.

### 552.

Wo sind die großen Seelen hin? Was man jett so nennt — da sehe ich nicht mehr als Menschen, die mit einem ungeheuren Aufwand von Kraft vor sich selber Komödie spielen, vor sich selber Effekt machen wollen und mit einer kaum erdenklichen Gier nach dem Publikum hinhorchen, weil dessen Applans und Verzötterung ihnen selber den Glauben an sich geben soll. Ihre Wirkung auf andere ist für diese durch allzugroße Anstrengung immer Erschöpften eine Kraftbrühe. Es ist eine Krankheitsgeschichte!

### 553.

Unser nervöses Zeitalter prätendirt, daß eine ewige Erregtheit und Ungleichheit der Stimmung die großen Menschen auszeichne: sie wissen nichts von dem gleichs mäßigen, tiefen, mächtigen Strömen nach einem Ziele zu: sie plätschern und machen Getöse und fühlen nicht die Erbärmlichkeit dieser saunischen Erregbarkeit.

### 4. Modernität.

554.

Das vornehme Aussehen entsteht dadurch, daß der Körper, mehrere Geschlechter hindurch, Muße hatte, um allen Anforderungen des Stolzes gemäß sich zu bewegen: nicht also durch die Bewegungen eines Handwerks oder um gemeinen Gesellen zu befehlen, zwungen und gewöhnt wurde, gemeine und erniedrigende Geften oder Tone hervorzubringen: gemein, das heift nicht unserem Individuum und seinem Stolze angemessen. Wenn der Stolz sehr hoch gieng, in's Beistigste, so ent= steht englische Majestät, Güte und Größe gemischt: benn ber höchste Stolz bengt sich väterlich und gütig zu den Anderen und versteht sich nicht anders als herrschend und fürsorgend. — An unseren politischen parvenus fehlt eben dies: man glaubt nicht an ihr na= türliches, eingeborenes Herrschen und Kürsorgen für onbere.

### 555.

Der Haupterfolg der Arbeit ist die Verhinderung des Müßigganges der gemeinen Naturen, auch zum Beispiel der Beamten, Kaufleute, Soldaten u. s. w. Der Hauptseinwand gegen den Socialismus ist, daß er den gemeinen Naturen den Müßiggang schaffen will. Der müßige Gesmeine fällt sich und der Welt zur Last.

### 556.

Der kaufmännische Geist hat die große Aufgabe, den Menschen, die der Erhebung unfähig sind, eine Leidenschaft einzupflanzen, die ihnen weite Ziele und

eine vernünftige Berwendung des Tages giebt, zugleich aber auch sie so aufbraucht, daß sie alles Individuelle nivellirt und vor dem Beiste wie vor einer Ausschweifung schützt. Er bildet eine neue Gattung Menschen. welche die Bedeutung haben, wie die Sklaven im Alterthum. Daß sie reich werden, giebt ihnen so lange Einfluß, als die Geistmächtigen ihren Vortheil nich fennen und Politik machen wollen. Diefer Arbeiter= stand zwingt auf die Dauer die höheren Raturen, sich auszuscheiden und eine Aristofratie zu bilden. Einstweilen gehören die Künftler und Gelehrten zu diesem Arbeiterstande, sie dienen ihm, weil sie viel Geld wollen. Die Unfähigkeit der Muße und der Leidenschaft ift allen zu eigen (folglich eine große Affektation von beiden bei den Künftlern, weil diese durch etwas Un= gewöhnliches unterhalten wollen). Das Gelbintereffe zwingt ihnen ein politisches Interesse auf und dies ein religiöses Interesse; sie muffen Theile von sich selber in Abhängigfeit und Respekt erhalten - deshalb bie englische Bigotterie, als die des faufmännischen Beistes.

### 557.

So wenig als möglich Staat! Ich bedarf des Staates nicht, ich hätte nir, ohne jenen herkömmlichen Zwang, eine bessere Erziehung gegeben, nämlich eine auf meinen Leib passende, und die Kraft gespart, welche im Sichslosringen vergeudet wurde. Sollten die Dinge um uns etwas unsicherer werden, um so besser! Ich wünsche, daß wir etwas vorsichtig und kriegerisch seben. Die Kaussente sind es, die uns diesen Ofen-Sorgenstuhl Staat so einladend wie möglich machen möchten, sie besherrschen mit ihrer Philosophie jest alle Welt. Der

"industrielle" Staat ist nicht meine Wahl, wie er die Wahl Spencer's ist. Ich selber will so viel als möglich Staat sein, ich habe so viele Aus- und Einnahmen, so viele Bedürfnisse, so viel mitzutheilen. Dabei arm und ohne Absicht auf Ehrenstellen, auch ohne Bewunderung für friegerische Lorbeeren. Ich weiß, woran diese Staaten zu Grunde gehen werden, an dem Non-plus-ultra-Staat ber Socialisten: bessen Gegner bin ich, und schon im jetigen Staate haffe ich ihn. Ich will versuchen, auch im Gefängniß noch heiter und menschenwürdig zu leben. Die großen Jammerreden über menschliches Elend bewegen mich nicht, mitzujammern, sondern zu sagen: bas fehlt euch, ihr versteht nicht als Verson zu leben und habt der Entbehrung keinen Reichthum und keine Lust an der Herrschaft entgegenzustellen. Die Statistik beweift, daß die Menschen zunehmen im Gleichwerden, bas heißt, baß -

### **558**.

Das moderne Leben will so sehr wie möglich vor allen Gefahren geschützt sein: mit den Gefahren aber geht viel Munterseit, Übermuth und Anregung versloren. Unsere groben Remeduren sind Revolutionen und Kriege.

### 559.

Die Kriege sind einstweisen die größten Phantasicsaufregungen, nachdem alse christlichen Entzückungen und Schrecknisse matt geworden sind. Die sociale Revolution ist vielleicht etwas noch Größeres, deshald kommt sie. Aber ihr Erfolg wird geringer sein, als man denkt: die Menschheit kann sehr viel weniger als sie will, wie es sich bei der französischen Revolution zeigte.

Wenn der große Effekt und die Trunkenheit des Gewitters vorbei ist, ergiebt sich, daß man, um mehr zu können, mehr Kräfte, mehr Übung haben müßte.

#### 560.

Ich glaube, daß viele von uns, wenn sie mit ihren enthaltsamen, mäßigen Sitten, ihrer Sanstmuth, ihrem Sinn sür's Rechte in die Halbbarbarei des 6.—10. Jahrhunderts versetzt würden, als Heilige verehrt würden.

#### 561.

Nehmen wir an, daß ein guter Arzt unter Wisbe täme, und ließe sich das Zauberer-Wesen gefallen, um wie viel wäre er allen Zauberern überlegen! Ebenso jeder gute Historifer jetzt jedem Propheten!

### 562.

Ehemals meinte einer Wunder wie weit er von sich aus gekommen sei, heute unterschätzt mancher umgekehrt sein eigenes Zuthun und sieht nur auf sich Gewirktes.

### 563.

Die ärmliche Handvoll Wissen, womit die heutige Erziehung den Gebildeten absindet, scheint diesen engen und pfässsichen Köpsen schon zu viel; sie bekommen Angst, es möchte der Runst ein Abbruch geschehen, und dieselbe sich nicht mehr so dünkelhaft gebärden dürsen, wie es jest wohl geschieht. — Die Nothstände, welche bei jenen seltenen Menschen entstehen, in denen die Wissenschaft ein gewaltiges Feuer ist, dürsten solche Köpse walzlich nicht im Munde führen.

Gewiß ist unsere gegenwärtige Bildung etwas Erbärmliches, eine faulriechende Schüffel, in der lauter geschmacklose Brocken durch einander schwimmen, Brocken von Christenthum, von Wissen, von der Kunft, an denen sich nicht einmal Hunde satt effen könnten. Aber die Mittel, gegen diese Bildung etwas aufzustellen, sind kaum weniger erbärmlich, nämlich christlicher Fanatismus oder wissenschaftlicher Fanatismus ober künftlerischer Fanatismus von Leuten, die kaum auf ihren Beinen stehen können; es ist, als ob man einen Mangel durch ein Laster furiren wolle. In Wahrheit erscheint aber die gegenwärtige Bildung erbärmlich, weil eine große Aufgabe vor ihr am Horizont aufgestiegen ist, nämlich die Revision aller Werthschätzungen; dazu bedarf es aber, noch bevor die fämmtlichen Dinge auf die Wage gelegt werden, der Wage felber, — ich meine jene höchste Billigkeit der höchsten Intelligenz, welche im Fanatismus ihren Tobfeind und in der jegigen "allseitigen Bildung" ihren Affen und Vortänzer hat.

### 565.

Zur selben Zeit geht immer in uns eine Art Betrachtung der Welt ihrem Ende zu und eine andere wächst: denn unsere unklare Erziehung macht uns mit verschiedenen zu gleicher Zeit bekannt, und jede versucht auf unserem Boden zu wachsen.

### 566.

Das allgemeine Merkmal der Zeit: wir wissen, was nie eine Zeit wußte, es gab und giebt eine Unzahl ver-

schiebener Werthschätzungen berselben Dinge, und vielsleicht mehrt sich die Zahl, je mehr die selbständigen Menschen an Zahl zunehmen (ihnen entsprachen ehemals selbständige Cultur=Völker). Je verschiedener aber die Werthschätzungen, um so mehr können die Menschen gegen einander austauschen, der geistige und seelische Verkehr nimmt zu. Man lernt die Anderen verstehen, um zu wissen, was man ihnen andieten, was man von ihnen verlangen kann. — Sorge zu tragen, daß keine imaginären Dinge eingeschmuggelt werden, wodurch der Werth aller wahren gefälscht wird. Dies ist das alls gemeine Interesse.

#### 567.

Es fehlen nur noch die großen überzeugenden Menschen, — sonst ist alles zu einer völligen Veränderung vorbereitet, Prinzipien, Mißtrauen, Auflösung aller Bersträge, die Gewöhnung, ja das Bedürfniß der Erschütterung, die Unzufriedenheit.

### 568.

Ein Zeitalter des Überganges: so heißt unsere Zeit bei jedermann, und jedermann hat damit Recht. Indessen nicht in dem Sinne, als ob unserem Zeitalter dies Wort mehr zukomme als irgend einem anderen. Wo wir auch in der Geschichte Fuß fassen, überall finden wir die Gährung, die alten Begriffe im Kampf mit den neuen, und die Menschen der seinen Witterung, die man ehemals Propheten naunte, die aber nur empfanden und sahen, was an ihnen geschah — wußten es und fürchteten sich gewöhnlich sehr. Geht es so fort, fällt alles in Stücke, nun so muß die Welt untergehen. Aber sie ist nicht

untergegangen, die alten Stämme des Waldes zerbrachen, aber immer wuchs ein neuer Wald wieder: zu jeder Zeit gab es eine verwesende und eine werdende Welt.

## 5. Zukunft.

569.

Ein Zeitalter der Barbarei beginnt, die Wissenschaften werden ihm dienen! — Sehen wir zu, wie wir das Höhere, den Extrakt unseres jetzigen Erkennens, doch erhalten: durch eine Gemeinschaft freier Sinzelner, welche sagen:

1. Es giebt feinen Gott.

2. Reinen Lohn und Strafe für Gutes und Boses

(sittliche Weltordnung).

3. Gut und Böse gilt je nach dem Ideal und der Richtung, in der wir leben: der beste Theil davon ist uns vererbt, zudem ist es möglich, daß diese Urtheile selbst in Bezug auf die Förderung des jeweiligen Ideals falsch sein können. Das Ideal ist die Vorwegnahme der Hoffnungen unserer Triebe (der herrschenden Triebe).

Um sich in der Barbarei trothdem zu erhalten, wird diese Gemeinde rauh und tapfer sein mussen. —

Affetische Vorbereitung.

### 570.

Unsere Triebe toben sich in den Listen und Künsten der Metaphysiker aus, sie sind die Apologeten des menschlichen Stolzes: die Menschheit kann ihre verslorenen Götter nicht verschmerzen! Gesetz, diese Leidensschaft rast sich auß: welcher Zustand der Ermattung, der Blässe, der erloschenen Blicke! Das höchste Mistrauen gegen den Intellekt als Werkzeug der Triebe: die Nach-

geburt des Stolzes ift die Skepsis. Die peinliche Inquisition gegen unsere Triebe und deren Lügnerei. Es ist eine letzte Rache: in dieser Selbstzermalmung ist der Mensch immer noch der Gott, der sich selber verloren hat. Was folgt auf diese gewaltsame Skepsis? Die Erschöpfung, die zweite Erschöpfung, ein Greisenthum: alle Vergangenheit wird matt empfunden, die Verzweiselung selber wird zur Historie, und zuletzt ist das Wissen um alle diese Dinge noch ein genügender Reiz für diese Greise.

Diese ganze Geschichte spielt sich in immer wenigeren Röpfen ab. Aber der Verlust des Glaubens wird ruch= bar unter allen Übrigen — und nun folgt nach: das Aufhören der Furcht, der Autorität, des Vertrauens, das Leben nach dem Augenblick, nach dem gröbsten Biele, nach dem Sichtbarften: eine umgekehrte Bewegung leitet fich ein. Das Vertrauen ift noch am größten für das, was dem früheren Ziele am entgegengesetzesten ist! Gin Bersuchen und Experimentiren, ein Gefühl der Unverantwortlichkeit, die Lust an der Anarchie! An die Stelle des Stolzes ift die Klugheit getreten. Die Wiffenschaft tritt in ihren Dienst. Eine gemeinere Gattung von Menschen bekommt das Regiment statt der noblesse oder der Briefter): erst die Kaufleute, nachher die Arbeiter. Die Masse tritt auf als Herrscher: das Individuum muß sich zur Masse lügen. -- Nun werden immer noch solche geboren, die in früheren Zeiten zu der herrschenden Klasse der Priester, des Adels, der Denker gehört hätten. Jest überschauen sie die Vernichtung der Religion und Metaphysik, noblesse und Individual-Bedeutung. Es sind Nachgeborene. Sie muffen fich eine Bedeutung geben, ein Ziel setzen, um sich nicht schlecht zu befinden. Lüge und heimliche Rückflucht zum Überwundenen,

Dienst in nächtlichen Tempeltrümmern sei ferne! Dienst in den Markthallen ebenfalls! Sie ergreifen die Theile der Erkenntniß, welche durch das Interesse der Klugheit nicht gefördert werden! Ebenso die Rünfte, welchen der müde Geift abhold ist! Sie sind Beobachter ber Zeit und leben hinter den Ereignissen. Sie üben sich, fich frei von der Zeit zu machen und sie nur zu verstehen, wie ein Abler, der darüber fliegt. Sie beschränken sich zur größten Unabhängigkeit und wollen nicht Bürger und Politiker und Besitzer sein. Sie reser= viren hinter allen Vorgängen die Individuen, erziehen fie — die Menschheit wird sie vielleicht einst nöthig haben, wenn der gemeine Rausch der Anarchie vorüber Pfui über die, welche sich jetzt zudringlich der Masse als ihre Heilande anbieten! Ober den Nationen! Wir sind Emigranten. — Wir wollen auch das bose Gewissen für die Wissenschaft im Dienste der Alugen sein! Wir wollen bereit sein! Wir wollen Todseinde berer von den Unseren sein, welche zur Verlogenheit Zuflucht nehmen und Reaktion wollen! — Es ist wahr, wir stammen von Fürsten und Brieftern ab: aber eben deshalb halten wir unfere Ahnen hoch, weil sie sich selber überwunden haben. Wir wurden fie schanden, wenn wir ihr Gröfites verleugneten! Was gehen uns also die Kürsten und Briefter der Gegenwart an, welche durch den Selbstbetrug leben müffen und wollen!

### 571.

Zeichen des nächsten Jahrhunderts:

Erstens: das Eintreten der Russen in die Eultur. Sin grandioses Ziel. Nähe der Barbarei, Erwachen der Künfte, Großherzigkeit der Jugend und phantastischer Wahnsinn und wirkliche Willenskraft.

3meitens: die Socialisten. Ebenfalls wirkliche Triebe und Willensfraft. Affociation. Unerhörter Ginfluß einzelner. Das Ideal des armen Weisen ist hier möglich. Feurige Verschwörer und Phantasten ebenso wie die großen Seelen finden ihres Gleichen. — Es kommt eine Zeit der Wildheit und Kraftverjüngung.

Drittens: die religiösen Kräfte könnten immer noch ftark genug sein zu einer atheistischen Religion à la Buddha, welche über die Unterschiede der Confession hinweg striche, und die Wissenschaft hätte nichts gegen ein neues Ideal. Aber allgemeine Menschenliebe wird es nicht sein! Ein neuer Mensch muß sich zeigen. — Ich felber bin ferne davon und wünsche es gar nicht! Es ist aber wahrscheinlich.

### 572.

Die Menschheit wird sich im neuen Jahrhundert vielleicht schon viel mehr Kraft durch Beherrschung der Natur erworben haben, als sie verbrauchen kann, und dann wird etwas vom Luxushaften unter die Menschen kommen, von dem wir uns jest keine Vorstellung machen können. Gesett, der Idealismus der Menschen in ihren Rielen bliebe nicht stehen, so könnten dann großartige Unternehmungen gemacht werden, wie wir sie jetzt noch nicht träumen. Allein die Luftschifffahrt wirft alle unsere Culturbegriffe über den Saufen. Statt Runftwerke zu schaffen, wird man die Natur im großen Maaße verschönern in ein paar Jahrhunderten Arbeit, um zum Beispiel die Alpen aus ihren Anfaten und Motiven der Schönheit zur Vollkommenheit zu erheben. Dann wird alle frühere Litteratur etwas nach der Enge fleiner Städte riechen. Ein Zeitalter der Architektur kommt, wo man wieder für Ewigkeiten, wie die Kömer, baut. Man wird die zurückgebliebenen Bölkerschaften Asien's, Afrika's u. s. w. als Arbeiter verwenden, die Bevölkerungen des Erdbodens werden anfangen sich zu mischen. Wenn man an die Bergangenheit denkt, wird man an den düsteren Trübssinn und die träge Beschaulichkeit derselben denken. Feuer und Überschuß an Kraft: Folge der gesunden Art zu leben. Um eine solche Zukunst vorzubereiten, müssen wir die Trübsinnigen, Griesgrämigen, Nörgler, Bessinisten separiren und zum Aussterben bringen. — Die Politik so geordnet, daß mäßige Intellekte ihr genügen, und nicht jedermann jeden Tag drum zu wissen braucht. Ebenso die wirthschaftlichen Berhältnisse ohne die Sier, ob leben und sterben. Zeitalter der Feste.

#### 573.

In der Zukunft wird es geben: erstens zahllose Ansttalten, in welche man sich zeitweilig begiebt, um seine Seele in Kur zu nehmen; hier wird der Zorn bekämpft, dort die Wollust u. s. w.; zweitens zahllose Mittel gegen die Langeweile; zu jeder Zeit wird man Vorleser hören können und dergleichen; drittens Feste, in welchen viele einzelne Ersindungen zum Gesammtzweck des Festes vereinigt sind; denn die, welche ein Fest seiern, müssen am Feste mit ersunden haben; viertens, es werden sich einzelne und ganze Gruppen geloben, niemals gerichtliche hüsse in Anspruch zu nehmen.

#### 574.

Hundert tiefe Ginsamkeiten bilden zusammen die Stadt Benedig — dies ihr Zauber. Gin Bild für die Menschen der Zukunft.

# IX.

# Kritische persönliche Bemerkungen.

575.

Mein früherer Stil: weite Perspektiven, viel Verhülltes, Geheimnisvolles, Wunderbares. Die Thatsachen aufsblitzend wie scheinbare Erhellungen dieser Geheimnisse. Grundglaube: das Wesen nicht mittheilbar, eine gehobene, ahnungsvolle Stimmung macht Offenbarungen. Die Nüchternheit schade't diesem Verständniß. Die contemplative Ruhe und die Erinnerung an Furchtbares und Sehnsüchtiges wechseln ab.

# 576.

Als ich Schopenhauer gleich meinem Erzieher feierte, hatte ich vergessen, daß bereits seit langem keines seiner Dogmen meinem Mißtrauen Stand gehalten hatte; es kümmerte mich aber nicht, wie oft ich "schlecht bewiesen" oder "übertrieben" unter seine Säße geschrieben hatte, weil ich des mächtigen Eindrucks dankbar genoß, den Schopenhauer selber, frei und kühn vor die Dinge, gegen die Dinge hingestellt, auf mich seit einem Jahrzehnt geübt hatte. Als ich später Richard Wagner meine Verehrung bei einem festlichen Anlaß darbrachte, hatte ich wiederum vergessen, daß seine ganze Musik für mich auf einige hundert Takte, hiers

her und dorther entnommen, zusammengeschrumpft war, welche mir am Herzen lagen und benen ich am Herzen lag — es wird wohl noch jetzt der Fall sein —, und nicht weniger hatte ich vergessen über dem Bilde dieses Lebens — dieses mächtigen, in eigenem Strome und gleichsam den Berg hinanströmenden Lebens — zu sagen, was ich von Richard Wagner in Ansehung der Wahrheit hielt. Wer möchte nicht gern anderer Meinung als Schopenshauer sein, habe ich immer gedacht — im Ganzen und Großen: und wer könnte einer Meinung mit Richard Wagner sein, im Ganzen und im Kleinen!

#### 577.

Ich habe den Mann geliebt, wie er wie auf einer Insel lebte, sich vor der Welt ohne Haß verschloß: so verstand ich es! Wie fern ist er mir geworden, so wie er jetzt in der Strömung nationaler Gier und nationaler Gehässigkeit schwimmend, dem Bedürfniß dieser jetzigen, durch Politik und Geldgier verdummten Völker nach Resigion entgegenkommen möchte! Ich meinte ehemals, er habe nichts mit den Ichigen zu thun, — ich war wohl ein Narr!

#### 578.

Ich habe die Menschen durchsucht und mein Ideal nicht unter ihnen gefunden.

# 579.

Ich bin nicht im Stande, irgend eine Größe anzuerkennen, welche nicht mit Redlichkeit gegen sich verbunden ist: die Schauspielerei gegen sich flößt mir Ekel ein: entdecke ich so etwas, so gelten mir alle Leistungen nichts; ich weiß, sie haben überall und im tiefsten Grunde diese Schauspielerei. — Dagegen ist die Schauspielerei nach außen (zum Beispiel Napoleon's) mir begreislich: wahrscheinlich ist sie vielen Leuten nöthig. — Dies ist eine Beschränktheit.

#### 580.

Ich habe die Verachtung Pascal's und den Fluch Schopenhauer's auf mir! Und kann man anhänglicher gegen sie gesinnt sein als ich! Freilich mit jener Anshänglichkeit eines Freundes, welcher aufrichtig bleibt, um Freund zu bleiben und nicht Liebhaber und Narr zu werden!

#### 581.

- 1) Mein Erfolg bei den Schwarmgeistern: dessen war ich bald müde und mißtrauisch.
- 2) Ich habe nie über Nicht-Beachtung geklagt und kenne das Gefühl nicht.
- 3) Ich hoffe schrittweise den höheren Naturen näher zu kommen, weiß aber kaum, wo sie sind und ob sie da sind! Bisher habe ich immer auch meine Lob-redner und Tadler überwunden, wenn ich eine Stufe weiter gieng (und mich überwand).

#### 582.

Das Peinlichste für mich ist, mich vertheidigen zu müssen. Dabei werde ich inne, daß ich erst meine Art zu sein mit der anderer vergleichen müsse und daß ich ihr verständliche Motive unterschieben müsse: daran nicht gewöhnt, weiß ich, daß es mir mißlingt. Ja, jede Prüsentation meines Bildes durch andere setzt

mich in Verwirrung: "das bin ich ganz gewiß nicht!" ift meine Empfindung; wenn ich mich bedanken wollte, erschien ich mir unredlich.

#### 583.

Bift du denn ruhmbegierig? Ich habe es nie geglaubt. Aber das fällt mir auf, daß ich es unerträgslich finde, nicht mit dem beschäftigt und verwachsen zu sein, was mir das Wichtigste auf der Welt scheint. — Als ich dies von der Kunst nicht mehr glaubte, trat ich sehr abgekühlt bei Scite, mit einer Art von Haß— sie schien mir eine Betrügerin, die mich dem Wichtigsten entziehen wollte.

#### 584.

Täglich erstaune ich: ich kenne mich selber nicht!

## 585.

Ich habe Mozart für heiter gehalten — wie tief muß ich melancholisch sein! Daher meine Begierde!! nach Helle, Reinlichkeit, Heiterkeit, Schmuckeit, Nüchternheit, meine Hoffnung, daß alles dies mir die Wissenschaft geben werde! sie!

#### 586.

Man wird älter, es ist mir schwer mich von einer Gegend, und führe sie die berühmtesten Namen, zu überzeugen. Ich habe sehlerhaste Linien bei Sorrent gesehen. Die bleichsüchtige Schönheit des lago maggiore im Spätzherbst, welche alle Linien vergeistigt und die Gegend halb zur Vision macht, entzückt mich nicht, aber redet traulichztraurig zu mir — ich kenne dergleichen nicht nur aus der Natur.

Rein melancholisch — aber ein Prinzip der Tapfersteit von Kindheit an macht, daß ich viele kleine Siege habe und in Folge dessen heiterer bin, als es meiner Welancholie geziemt.

#### 588.

Ich finde an nichts genug Freude — da fange ich an, mir selber ein Buch nach dem Herzen zu schreiben.

#### 589.

Es sind Aphorismen! Sind es Aphorismen? — Mögen die, welche mir daraus einen Borwurf machen, ein wenig nachdenken und dann sich vor sich selber entschuldigen. Ich brauche kein Wort für mich.

# 590.

Ich habe meine Schriften jederzeit mit meinem ganzen Leib und Leben geschrieben: ich weiß nicht, was rein geistige Probleme sind.

#### 591.

Darf ich doch mitreden! Alle die Wahrheiten sind für mich blutige Wahrheiten, — man sehe meine früheren Schriften an.

#### 592.

Diese Dinge kennt ihr als Gedanken, aber eure Gestanken sind nicht eure Erlebnisse, sondern das Nachsklingen von denen anderer: wie wenn euer Zimmer zittert, wenn ein Wagen vorübersährt. Ich aber sitze im Wagen, und oft bin ich der Wagen selber.

Empfindet ihr nichts von der Noth, gegen einen Menschen Recht zu haben und es öffentlich zu bezeugen? Wird euch Aritik so leicht? Ift es nur, daß ihr euch aufstellt, nachdem jener sich aufstellte? Merkt ihr nicht, daß er euch sein Bestes geben wollte und daß ihr es annehmen solltet, selbst wenn es euch nicht werthvoll, ja schädlich schiene? Aber ihr thut als solche, die in der Nothwehr leben, ihr habt auch Recht. Mit Mühe haltet ihr euch aufrecht, und jener will euch etwas auflegen, das ihr nicht tragen könntet. Er sagt: ein Geschenk! Ihr sagt: eine Aufgabe.

#### 594.

Vielen Erkenntnissen wissen die Menschen nichts Kräftigendes abzugewinnen, es sind verbotene Speisen, zum Beispiel mein Buch.

## 595.

Sie machen es sich leicht und versuchen mich aus dem Übergange in's andere Extrem zu verstehen — sie merken nichts von dem fortgesetzten Kampse und den gelegentlichen wonnevollen Ruhepausen im Kampse, merken nicht, daß diese früheren Schriften solchen entzückten Stillen, wo der Kamps zu Ende schien, entsprungen sind, und wo man über ihn schon nachzubenken und sich zu beruhigen begann. Es war eine Täuschung. Der Kamps gieng weiter. Die extreme Sprache verräth die Aufregung, die kurz vorher tobte, und die Gewaltsamkeit, mit der man die Täuschung sestzuhalten suchte.

Was habe ich gethan? Für mein Alter gesorgt: für die Zeit, wo die Seele nichts Neues mehr unternimmt, die Geschichte ihrer Abenteuer und Seefahrten verzeichnet. So wie ich die Musik mir aufspare für die Zeit, wo ich blind bin.

#### 597.

Etwas zu schreiben, das in ein paar Jahren alle Bebeutung verloren hat — das wird mir unmöglich, mir vorzustellen. Es ist wohl ein Zeichen von Beschränktheit. Denn alles, was ich selber überlebe, gilt mir immer noch wichtig als Denkmal eines Zustandes, der mir werthvoll war. Ich wünsche mein Alter umsringt von solchen Denkmälern.

#### 598.

Seltsam! Ich werde in jedem Augenblick von dem Gedanken beherrscht, daß meine Geschichte nicht nur eine persönliche ist, daß ich für viele etwas thue, wenn ich so lebe und mich sorme und verzeichne: es ist immer, als ob ich eine Mehrheit wäre, und ich rede zu ihr traulich=ernst=tröstend.

#### 599.

Ich will nie zum Wibersprechen heraussordern; viels mehr: helft, mit mir das Problem zu gestalten! Sobald ihr gegen mich empfindet, versteht ihr meinen Zustand und folglich meine Argumente nicht! Ihr müßt das Opfer derselben Leidenschaft sein!

Man hat mir etwas vom ruhigen Glück der Erfenntniß vorgeflötet — aber ich fand es nicht, ja ich verachte es, jett wo ich die Seligkeit des Unglücks der Erkenntniß kenne. Bin ich je gelangweilt? Immer in Sorge, immer ein Herzklopfen der Erwartung oder der Entäuschung! Ich segne dieses Elend, die Welt ist reich dadurch! Ich gehe dabei den langsamsten Schritt und schlürfe diese bitteren Süßigkeiten.

Ich will keine Erkenntniß mehr ohne Gefahr: immer sei das tückische Meer oder das erbarmungslose Hochgebirge um den Forschenden!

#### 601.

Die Vorstellung: "dieser Gedanke könnte nicht wahr sein!" erschüttert mich. "Er wird als nicht wahr gelten!" — läßt mich kalt, ich setze es voraus: denn sie haben nicht so viel Zeit und Leidenschaft zuszuseten wie ich.

## 602.

Vielleicht weiß das schon alle Welt: aber ich weiß es erst seit gestern, da siel es mir ein! Und nun lebe ich so fort, jeden Tag nur meine gestrige Entdeckung auf der Seele und bereit, sie an die Wand zu schreiben, damit alle Welt sich mit mir ihrer erfreue. — Welche Narrheit!

#### 603.

Dieser Gang ist so gefährlich! Ich darf mich selber nicht anrusen, wie ein Nachtwandler, der auf den Dächern lustwandelt, ein heiliges Anrecht hat, nicht bei Namen genannt zu werden. "Was liegt an mir!" Dies ist die einzige tröstende Stimme, die ich hören will.

Es ist mein Fleiß und mein Müßiggang, meine Überwindung und mein Nachhängen, meine Tapferkeit und mein Zittern, es ist mein Sonnenlicht und mein Bliß aus dunklem Wolkenhimmel, es ist meine Seele und auch mein Geist, mein schweres, ernstes, granitenes Ich, das aber wieder zu sich sprechen kann: "was liegt an mir!"

#### 605.

Wie die Italiäner sich eine Musik aneignen, das durch daß sie dieselbe in ihre Leidenschäft hineinziehen — ja diese Musik wartet darauf, so persönlich interpretirt zu werden, und hat davon mehr als von aller Kunst der Harmonie — so lese ich die Denker und ihre Melodien singe ich nach: ich weiß, hinter allen den kalten Worten bewegt sich eine begehrende Seele; ich höre sie singen denn meine eigene Seele singt, wenn sie bewegt ist.

# 606.

Ich höre euren Sirenengesang, ihr Weisen! Ach, nichts bewegt mich so! Aber ich sage euch: ihr selber habt ihn euch vorgesungen, ihr waret wie ich! Ihr waret die Narren dieser schönen Paradiese "Gerechtigkeit, Mäßigung": in Wahrheit sind es Utopien.

# 607.

Ich glaube, ich stelle mir die Freude der Weisheit und Gerechtigkeit zu hoch vor — wie die Griechen. Ich bin bezaubert bei allem, was dorthin winkt — wahr=

scheinlich weil ich sehr leidenschaftlich bin! — Ich bin äußerst mißtrauisch gegen die beredten Verehrer der Leidenschaftlichkeit — ich muthmaaße, sie möchten gern etwas vorstellen. — Die Griechen ledten nur in der Gefahr: sie verehrten in der Araft, der Ruhe, der Gerechtigkeit ihre Erholung, ihr Aufathmen, ihr Fest. Sie wollten nicht die Emotion noch —: nur in der Tragödie; die Smitleids (weil sie für gewöhnlich hart waren).

#### 608.

Warum ich der Leidenschaft in's Wort falle? Ich könnte volltönend und heftig und hinreißend meine Sache vordringen, wie ich sie empfinde, — aber hinterher bin ich halbtodt und leidend, auch voller Verdruß über libertreibungen, Auslassungen u. s. w. Andere haben in der Leidenschaft ihren Geist ganz: ich in der unterdrückten und bekämpften Leidenschaft. Es thut mir alles wohl, was mich an diesen meinen Zustand erinnert!!

# 609.

Woran liegt es, daß ich immer nach Menschen dürfte, welche nicht Angesichts der Natur, eines Ganges auf den befestigten Höhen über Genna, klein werden? Weiß ich sie nicht zu finden?

# 610.

Eure Seele ist nicht stark genug, so viele Aleinsheiten der Erkenntniß, so viel Geringes und Niedriges mit in die Höhe hinaufzutragen! So müßt ihr euch über die Dinge belügen, damit ihr eures Krafts und

Größengefühls nicht verluftig geht! Anders Pascal und ich. — Ich brauche mich der kleinen, erbärmlichen Details nicht zu entäußern — ich will ja keinen Gott aus mir machen.

#### 611.

Es ist eine Beschränktheit, aber so empfinde ich. Das Bedürfniß nach Luxus scheint mir immer auf eine tiefe innerliche Geistlosigkeit hinzudeuten; wie als ob jemand sich selber mit Coulissen umstellt, weil er nichts Volles, Wirkliches ift, sondern nur etwas, das ein Ding vorstellen soll, vor ihm und vor anderen. Ich meine, wer Beift habe, fonne viel Schmerzen und Ent= behrungen aushalten und dabei noch glücklich sein, ja er muffe sich im Verhältniß zu einem, ber Ehren und Lurus und Kameradschaft nöthig hat, schämen, weil er bei der Vertheilung der Büter zu gut weggekommen ift. Ich habe eine tiefe Verachtung gegen einen Banquier. Wer Luxus um sich hat, nun, mitunter muß er sich so itellen, daß er anderer wegen hineinpaßt, aber dann foll er auch die Ansichten dieser Anderen haben und ertragen. Freisinnige, fühne, neue Ansichten halte ich für Schwindel oder eine widerliche Art Luxus, wenn sie nicht zur Armuth und zur Niedrigkeit brangen. Mit einer Art von weißer Wäsche hat sich zum Beispiel Lassalle für mich widerlegt. Leute mit solchen Bedürfnissen sollten fromm werden und als Magistratspersonen Ansehen erstreben, es giebt so viel Gutes zu erhalten und zu repräsentiren. Aber den Geist sollen sie nicht repräsen= tiren wollen! Wer geistig reich und unabhängig ist, ist so wie so auch der mächtigste Mensch, es ist, wenigstens für so humane Zeiten, schimpflich, wenn er noch mehr haben will: es sind die Unersättlichen. Einfachheit in Speise und Trank, Haß gegen geistige Getränke, — es gehört zu ihm, wie die Getränke zu jenen geshören, welche sagen könnten: "das Leben wäre völlig reizlos," u. s. w.

#### 612.

Ich habe keinen Begriff von mir aus von einem Menschen, welcher so sein will, wie es der gute Ton verlangt: der nicht zu lieben, zu hafsen, zu urtheilen wagt, bevor er nicht weiß, wie hier der gute Ton befiehlt. Ich habe also gewiß keinen guten Ton! Ja ich verachte jeden, der so sein will wie ein Anderer! der hinblickt, um zu sehen, was die Anderen zu seinem Thun sagen! der immer an die Anderen denkt, nicht um ihnen zu nüten, sondern um vor ihnen nicht lächerlich zu sein — wäre er lächerlich, so würde er ihnen Vergnügen machen! entsetzlich! — Aber warum sollten wir nicht zu lachen geben! Wir felber haben den Bortheil davon, wenn unsere Mitmenschen guter Dinge sind! — "Aber sie achten nicht mehr, wenn sie lachen!" — Aber warum sollen sie euch fürchten? Und wehe mir, wenn etwas Lächerliches an mir genügt, um mir meine eigene Achtung vor mir zu nehmen! Das aber geschieht bei ben Gitlen, die fich vernichten möchten, nach einem Gtitettefehler.

#### 613.

Die Veredelung der alltäglichen Gewohnsheiten. Früher beim Priefter theilweise: sein Gang, sein Handerheben, seine Stimme. Dann am Hose: die Lust sich zu beherrschen und seine Empfindungen nicht merken zu lassen (ober in ein seidenes Gewebe einsgehüllt) wurde groß. — Wer was heißt jetzt veredeln,

bem Ibeal dienen! Welchem Ibeal? Sofort muffen wir ein Ideal haben! Und woher nehmen und nicht stehlen! - Das meine ist: eine nicht bas Auge beleidigende Unabhängigkeit, ein gemilderter und verkleideter Stolz, ein Stolz, welcher sich abzahlt an die Anderen, badurch daß er nicht um ihre Ehren und Veranügungen confurrirt und den Spott aushält. Dies foll meine Bewohnheiten veredeln: nie gemein und stets leutselig, nicht begehrlich, aber stets ruhig strebend und aufwärts fliegend; einfach, ja karg gegen mich, aber milde gegen andere. Gin leichter Schlaf, ein freier, ruhiger Gang, fein Alfohol, feine Fürsten, noch andere Berühmtheiten, feine Weiber und Zeitungen, feine Ehren, kein Umgang außer mit dem der höchsten Geister und ab und zu des niederen Volkes — dies ist unentbehrlich wie der Anblick von mächtiger und gesunder Vegetation — die bereitesten Speisen, welche uns nicht in das Gedränge begehrlichen und schmakenden Gesindels bringen, womöglich selbst bereitete oder der Bereitung nicht entbehrende.

Ideale der Art sind die vorwegnehmenden Hoffnungen unserer Triebe, nichts weiter. So gewiß wir Triebe haben, verbreiten diese auch in unserer Phantasie eine Art Schema von uns selber, wie wir sein sollen, um unsere Triebe recht zu befriedigen — dies ist idealisiren. Auch der Schurke hat sein Ideal: nicht gerade für uns erbaulich. Es hebt ihn auch!

#### 614.

Es drängt mich zu einer idealen Unabhängigkeit: Ort, Gesellschaft, Gegend, Bücher können nicht hoch genug gewählt werden, und anstatt sich zu akkommodiren und gemein zu werden, muß man entbehren können ohne Dulderfalten.

Ich bin passionirt für die Unabhängigkeit, ich opfere ihr alles — wahrscheinlich weil ich die abhängigste Seele habe und an allen kleinsten Stricken mehr gequält werde als andere an Ketten.

#### 616.

Ich kenne einen, der sich durch den kleinen Windshauch seiner "Freiheit" so verwöhnt hat, daß die Borstellung, zu einer Partei zu gehören, ihm Angstschweiß macht, — selbst wenn es seine eigene Partei wäre!

#### 617.

Ich gebe meinem Hang zur Einsamkeit nach, ich kann nicht anders: "obgleich ich es nicht nöthig hätte" — wie die Leute sagen. Aber ich habe es nöthig. Ich verbanne mich selber.

#### 618.

Ich will nur mit Menschen umgehen, welche ihr eigenes Muster haben und nicht in mir es sehen. Denn dies machte mich für sie verantwortlich und zum Sklaven.

#### 619.

Ich bin oft beschämt darüber, wie gut ich es jetzt habe, und es spornt mich gewaltig an, zu denken, was einer mit dieser Muße machen könnte — und ich!

#### 620.

Ich habe oft geglaubt, daß ich die Menschen belehren könne, und eine aus Stolz und Liebe gemischte Empfindung gegen sie gehabt. Jetzt, am Schlusse, sehe ich ein, daß ich nichts zu lehren habe, aber daß ich von Herzen bitte, es möchte solche geben, welche mich würdigten, von ihnen zu lernen.

#### 621.

Erhebt euch und geht, Freunde, schon viel zu lange habt ihr mich reden lassen. Der Wind wird kühler und lebhaster, das Gras auch — diese stille Höhe zittert, und es geht gen Abend. Geht und thut sosort, ich bitte euch, wenn ihr in das Thal sommt, eine kleine Thorheit, damit alle Welt sehe, wessen ihr hier von mir belehrt seid.

Nachbericht und Anmerkungen.

# Dicfe Gefammtausgabe der Werke Friedrich Rietiche's wird im Auftrage seiner Schwester veranstaltet.

Beendigung bes Druckes: Januar 1901.

# Nachbericht.

# Aus der Zeit des Menschlichen, Allzumenschlichen. (1875/76—1879.)

Während der Periode, aus der die hier veröffentlichten nachgelassenen Arbeiten Niehsche's stammen, erschienen drei Gedankensammlungen: "Menschliches, Allzumenschliches" 1878, "Vermischte
Meinungen und Sprüche" 1879 und "Der Wanderer und sein
Schatten" Weihnachten 1879 mit der Jahreszahl 1880. Die beiden
letzten, als "Nachträge" zum ersten Werk bezeichnet, wurden in
einer zweiten Ausgabe als Band II des "Menschlichen, Allzumenschlichen" zusammengesaßt. In diese Sammlungen hat Nietzsche nur
einen Theil des vorhandenen Stosses ausgenommen. Die zurückgebliebenen Gedanken sind hier, so weit sie geeignet schienen, mitgetheilt. Die Geschichte ihrer Entstehung fällt mit der Geschichte
ber genannten Werke zusammen. Wir machen die solgenden Angaben darüber.

In den Herbst 1875 gehören, wie es scheint, die Ansänge von Nietsiche's aphoristischer Produktion. Er schried damas eine Reihe unzusammenhängender Gedanken in das heft, in dem die Borarbeiten zu der nicht ausgesührten Unzeitgemäßen Betrachtung: "Bir Philosogen" enthalten sind, (im Nietsiche-Archiv U III genannt). In der ersten Hälfte des Jahres 1876 entstanden weitere Aphorismen, die er zunächst in einem Taschenbuch, "Baster Taschensuschen auf das Schaltzahr 1876" (Archivbezeichnung N V) stizzirte

und dann in ein größeres, stark gebundenes Heft (M I), welches er noch aus früherer Zeit besaß und theilweise schon benutt hatte (für "Schopenhauer als Erzieher" zum Beispiel), umschrieb, wobei eine Anzahl neuer hinzukan. Diese drei Hefte wurden zu Grunde gelegt für eine Reinschrift, welche Peter Gast im Herbst 1876 nach Riepsche's Diktat herstellte (M II). Sie erhielt den Titel: "Die Pssugschar". Diese Pssugschar ist eine Sammlung von 176 Aphorismen, von denen der größere Theil, meist stillstisch überarbeitet, in das "Menschliche, Auzumenschliche" übergegangen ist. Auf dem Titelblatt steht außer der Überschrift solgendes Wotto:

""Willst du mir folgen, so baue mit dem Pfluge! Dann genießen deiner viele, dein geneußt sicherlich der Arme und der Reiche, dein geneußt der Wolf und der Aar und durchaus alle Creatur."

Der Meier Belmbrecht."

Der Inhalt ist in fünf Capitel getheilt:

"Wege zur geistigen Freiheit. Menschliches und Allzumenschliches. Daß leichte Leben. Weib und Kind. Über die Griechen."

Den Schluß bilbet ein das Buch und seinen Zweck charakte= risirender Aphorismus:

"Die Pflugschar schneibet in das harte und das weiche Erdereich, sie geht über Hohes und Tiefes hinweg und bringt es sich nah. Dies Buch ist für den Guten und Bösen, sür den Niedrigen und den Mächtigen. Der Böse, der es liest, wird besser werden, der Gute schlechter, der Geringe mächtiger, der Mächtige geringer."

[In einer Borftufe find noch die Worte hinzugefügt: "Hinter

ber Pflugichar geht ber Saemann her."]

Im Winter 1876 und in dem darauf folgenden Jahre schuf Riehische weitere Aphorismen; die "Pflugschar" blieb zunächst liegen. Zwei Bleistisstnotizdicher (N VII, N XI) und ein Convolut von über hundert Quartblättern (Sorrentiner Papiere) geben uns die Resultate. Dazu kommt das schon früher genannte Buch (M I), das von Oktober bis Dezember 1876 weiter verwendet wurde, und

das Pflugichar-heft, deffen zufällig leer gebliebene Seiten zum Theil gefüllt murben.

Über die Art, wie der Autor diese großen Stoffmassen zu einem Buche zusammenfügen wollte, sinden sich verschiedene Hinweise, die einander vielsach widersprechen. Im Oktober 1876 und noch Monate später sollte eine fünfte Unzeitgemäße Betrachtung "der Freigeist" einen Theil des Materials, wahrscheinlich in der Form sortlausender Darstellung, in sich ausnehmen. Capitelüberschriften für diese unvollender gebliedene Schrift hat sich Nietziche mehrsach notirt. So heißt es zum Beispiel:

"Cap. II. Der Freigeist in der Gegenwart. Cap. III. Ziel des Freigeistes: Zukunst der Menschheit. Cap. IV. Entstehung des Freigeistes."

Muf einem Blatt steht folgende Disposition:

"Erziehung zum Freigeift.

Erste Stuse: unter der Herrschaft des persönlichen Nutens.

Zweite Stufe: unter der Berrichaft des Berkommens.

Dritte Stufe: unter ber Berrichaft ber Religion.

Bierte Stufe: unter der Berrschaft der Runft.

Fünfte Stufe: unter der Herrschaft einer metaphysischen Philosophie.

Sechste Stufe: unter dem Gesichtspunkt des allgemeinen Rutens.

Siebente Stufe: unter der herrschenden Absicht auf Er-

Januar bis Mitte Februar Sorrent 1877."

Hierzu gehört, wie es scheint, der Entwurf einer Borrede:

"Nachdem ich von Jahr zu Jahr mehr gelernt habe, wie schwierig das Finden der Wahrheit ist, bin ich gegen den Glauben, die Wahrheit gefunden zu haben, mißtrauisch geworden: er ist ein Haupthinderniß der Wahrheit.

Nun habe ich diesmal ein Thema vor mir, welches vielleicht das wichtigste der Menschheit ist. Denn was ist nicht durch Erziehung entstanden, start geworden, gut und schlecht? — Zudem läßt es sich im großen Maaßstabe erst behandeln, nachdem die Ungläubigkeit zur herrschenden Gesinnung geworden ist. Da möchte ich nun namentlich die seurigen, überzeugungsdurstigen Jünglinge warnen, nicht sosort wieder meine Lehren wie eine Richtschnur sür das Leben zu betrachten, sondern als wohl zu erwägende Thesen, mit deren praktischer Sinsührung die Menschheit so lange warten mag, als sie sich gegen Zweisel und Gründe nicht hinreichend geschützt hat. Überdies ist mir die Weisheit nicht vom Himmel gessallen, denn ich bin kein "Genie", habe keine intuitiven Sinblicke durch ein Loch im Mantel der Erscheinung. Schopsnhauer mag das warnende Beispiel sein: er hat in allen Punkten, derentwegen er sich für ein Genie hielt, Unrecht."

Dann wieder soll jene vorläufige Sammlung: "die Pflugschar" bestehen bleiben, und für den vermehrten Stoff wird nach neuen Eintheilungen gesucht. Ferner notirt sich Nietssche "Themata", über die seine Gedanken handelten oder handeln sollten. So giebt es solgendes Verzeichnis:

"Über die Maxime. Über die Novelle. Gegen die Dichter. Der Philosoph aus Vergnügen, der wohl an die Vorgänger, nicht an die Nachfolger denkt (worin Vergnügen ?). Unterschied von Freigeist und Philosoph. Thukhdides als Jocal des Freigeist=Sophisten. Ursprung des Mitleids. Der Selbstmord in den Religionen. Der Kranke. Eitelkeiten der Gelehrten."

In diese Beit gehört auch ein Buchplan, der nur losen Bussammenhang mit den vorliegenden Gedanken hat:

"Einleitung in die Philosophie der Gegenwart.

- 1. Allgemeine Gesichtspunkte (Philosophie).
- 2. Bur Religion.
- 3. Zur Moral.
- 4. Bur Runft.
- 5. Wissenschaft und Fortschritt."

Langsam kommt dann das Buch, das wir als "Menschliches, Allzumenschliches" kennen, im Winter 1877/78 zu Stande. Die Feststellung der neum Hauptstücke ebenso wie die endgültige Feststellung des Titels macht dem Autor viele Mühe. Wir können den Entwicklungsprozeß ziemlich genau versolgen. Zwei vorläufige

Capitelverzeichnisse seine angeführt. Das eine lautet: "Freundsichaft, Weib und Kind, Erziehung, Erleichterung des Lebens, der Fortschritt, der Schriftsteller, Tod, Gesellschaft, Gedanken des Unsmuths." Ein anderes: "Religion, Paraenetica, Im Verkehre, Kunst, Cultur (Geschichte u. f. w. Erziehung), Moralia."

In einem Widmungsvers zu dem fertigen Buch faßt Nichsche

die Vorgeschichte desselben so zusammen:

"Im bahrischen Walbe fieng es an, Basel hat was dazu gethan, In Sorrent erst spann sich's groß und breit, Und Rosensaut gab ihm Luft und Freiheit. Die Berge kreißten, am Ansang, Mitt' und End'! Schrecklich für den, der das Sprichwort kennt! Dreizehn Monat', bis die Mutter des Kinds genesen. Ist's denn ein Elephant gewesen? Oder gar eine lächerliche Maus? So sorgt sich der Vater. Lacht ihn nur aus."

Berschiedene Pläne und Entwürfe zu Vorreden giebt es ebenfalls, die aber alle liegen blieben. Wir bringen zwei derselben am Anfang unseres Bandes. Andere Entwürfe zeigen die Absicht, auf die Bendung, die der Antor in seinen Grundanschauungen gemacht hatte, hinzuweisen:

"Lesern meiner früheren Schriften will ich ausdrücklich erskären, daß ich die metaphysisch künstlerischen Anzichten, welche jene im Wesentlichen beherrschen, aufgegeben habe: sie sind augenehm, aber unhaltbar. Wer sich frühzeitig erlaubt öffentlich zu sprechen, ist gewöhnlich gezwungen, sich bald darauf öffentlich zu widersprechen." [Bgl. vorne Ar. 26.]

"Borrede. Nöthig, den ganzen Positivismus in mich aufzunehmen, und nun doch noch Träger des Idealismus zu sein."

"Einleitung. An Goethe zu erinnern "wenn einer redet, soll er positiv reden"."

Den Beschluß des Buches sollte der Spilog machen, welchen wir im Text abgedruckt haben. Gine andere Notiz lautet: "Zum Schluß: Vernunft und Wissenschaft "des Menschen allershöchste Kraft!" "

Das "Menschliche, Allzumenschliche" erschien Ansang Mai 1878. — Nietsiche faßte, durch Mißverständnisse und falsche Auslegungen, welche sein Werk ersuhr, veranlaßt, den Entschluß, sich genauer und klarer, als es dort geschehen war, über die Änderung seiner philosophischen und künstlerischen Nichtung auszusprechen. Der Sommer 1878 ist den ersten Auszeichnungen zu einer Schrift gewidmet, die diesen Zweck versolgen sollte. Sie ist nicht ausgesührt worden. Wir sassen hier kurz zusammen, was sich über dieselbe

aus den Manuscripten ergiebt.

Vier Notizbücher (NVIII, NIX, NX, NXII), sehr stücktig und sast durchweg mit Bleistift geschrieben, kommen hauptsächlich in Frage. Sie enthalten wie die übrigen Manuscripte aphoristische Gedanken in bunter Reihenfolge. Einige davon sind später in die "Bermischten Meinungen" aufgenommen worden. Die meisten blieben liegen und haben in unserm Bande Raum gesunden. Der Inhalt ist sehr verschiedenartig: doch wiegen künstlerische, persönliche Reslexionen und allgemeine Cultur-Betrachtungen vor. In VIII sindet sich mitten auf einer Seite ein "Titel: der neue Umblich", in NIX ein anderer: "Der Wanderer an die Freunde", und auf der zweiten Seite von NXII zwei weitere: "über die Ursachen der Dichtkunst" und "Borurtheile über die Dichter. Aphorismen." Ferner sieht in dem letztgenannten Notizduch gegen den Schluß hin ein mit "Plan" bezeichneter Gedankengang:

#### "Plan.

Einsicht in die Gefährdung der Cultur. Krieg. Tiefster Schnerz. Brand des Louvre. Schwächung des Culturs begriffs (das Nationale, Bildungsphilister, Historische Krankheit). Wie bekommt der Einzelne gegen die Spidemie Halt?

- 1. Schopenhauer's Metaphysik, überhiftorisch; helbenhafter Denker, Standpunkt fast religiös.
- 2. Wagner's Vertheidigung seiner Kunft gegen den Zeitzgeschmack.

Daraus neue Gefahren: Das Metaphysische treibt zur Berachtung des Wirklichen: insofern zuletzt culturfeindlich und fast gefährlicher.

Überschätzung des Genius.

Die Cultur der Musik lehnt die Wissenschaft, die Kritik ab; vieles Beschränkte aus Wagner's Wesen kommt hinzu, Robbeit neben

überreizter Sensibilität. Das Denteln und Symbolifiren nimmt überhand bei den Wagnerianern."

Auf der gegenüberliegenden Seite stehen folgende Bemerkungen, die kaum mit dem Blan zusammenhängen können:

"Ich entfremdete mich der Kunst, Dichtung (lernte das Altersthum misverstehen) und der Natur, verlor sast mein gutes Tempesrament. Dabei das schlechte Gewissen des Metaphysikers.

Bedeutung von Bayreuth für mich. Flucht. Kaltwaffer=Bad.

Die Runft, die Natur, die Milde kommt wieder."

Ferner die Worte: "Zweck der Mittheilung: Freunde", die

fich möglicherweise auf den Plan beziehen.

Außerdem sind einige Notizen in N XII mit dem Bermerk "Borrede" oder "zur Borrede" versehen. Andere weisen auch ohne dies unzweideutig auf ein Buch hin, zu dessen Struktur sie gehören. Wir führen sie hier an:

"Vorrede. Dies Buch hätte ich überschreiben können: aus der Seele der Künftler und Schriftfteller; in der That ist es eine Fortsetzung des fünsten Hauptstückes, wolches jenen Titel trägt."

"Borrede. Stellung des Beisen zur Kunft. Die Griechen feiner als wir: der Beise der Mann des Geschmacks.

Nicht nur Hunger thut noth (vielmehr darf dieser nicht zu arg sein) ("Liebe" sagen die Schwärmer), sondern Geschmad. Ja Geschmad sept schwarzer, sondern Geschmad. Ja Geschmad sept schwarzer, sondern Geschmad. Ja Geschmad sein Appetit voraus — sonst schwedt uns nichts. Kritif ist die Lust am Guten, mit der Vermehrung der Lust durch Erkenntnis des Mißrathenen. Woher die zahllosen Kritiker, wenn nicht Vergnügen dabei?" [Vgl. Verm. Meinungen und Sprüche No. 170, 149.]

"Bur Vorrede. Alle ästhetischen Phänomene werden allmählich (durch Metaphysik) unerklärlich, folglich unabschätzbar, folglich unter einander unvergleichbar: vollständige Unkritik die Folge und dadurch wieder Abnahme des Genusses und überhandnahme des Geringen, Effektvollen, Täuschenden, Chrgeizigen." [Bgl. Berm. Mein. No. 28.] "Borrede. Ich kenne kein Mittel, um etwas Gutes zu exkennen, als selber etwas Gutes zu machen. Dies giebt uns Flügel, mit denen sich zu manchem entlegenen Neste, in dem Gutes sitzt, fliegen läßt."

"Zur Borrede. Ich möchte meinen Lesern den Rath geben: das Kennzeichen, daß sie in die Empfindung des Berfassers einsgedrungen sind — —

Aber hier läßt sid) nichts erzwingen. Eine Reise be=

günftigt."

"Es giebt Leser, welche den etwas hochtrabenden und unssichern Gang und Klang meiner früheren Schriften dem vorziehen, was ich gegenwärtig anstrebe — möglichste Bestimmtheit der Beseichnung und Geschmeidigkeit aller Bewegungen, vorsichtigste Mäßisgung im Gebrauch aller pathetischen und ironischen Kunstmittel. Mögen jene Leser, welche sich ihren Geschmack nicht verkümmern lassen wollen, an diesen hier mitgetheilten Arbeiten etwas Willstommenes zum Ersah dasür erhalten, daß ich ihnen den Berdruß machte, meinen Geschmack in diesen Dingen zu verändern. Sind wir uns doch allmählich in so vielen und großen Bestrebungen so unähnlich, so fremd geworden, daß ich bei dieser Gelegenheit, wo ich noch einmal zu ihnen reden muß, nur von der harmlosesten aller Differenzen, der StilsDifferenza, reden möchte."

"Ich wünsche, daß billig benkende Menschen dieses Buch als eine Art Sühne dasitr gelten lassen, daß ich früher einer gefährslichen Üstheits Vorschub leistete: beren Bemühen war, alle ästheitischen Khänomene zu "Wundern" zu machen. — Ich habe dadurch Schaden angestisstet unter den Anhängern Wagner's und vielleicht bei Wagner selbst, der alles gesten läßt, was seiner Kunst höheren Rang verleiht, wie begründet und wie undegründet es auch sein mag. Vielleicht habe ich ihn durch meine Zustimmung seit seiner Schrift über "die Bestimmung der Oper" zu größerer Bestimmtheit verleitet und in seine Schristen und Werke Unhaltbares hineingebracht. Dies bedauere ich sehr."

#### "Schopenhauer's Wirkungen.

1. in den händen der Ultramontanen — protestantischen und katholischen.

- 2. reinlichfte Wiffenschaft mit Spiritismus befcmust.
- 3. Beistergeschichten.
- 4. Wundergläubige wie Fr. 28.
- 5. Philosophie des Unbewußten.
- 6. Genius und Inspiration bei Wagner, so daß alles Erstannte abgelehnt wird. Die "Intuition" und der "Instinkt".
- 7. "Ausbeutung des Willens" praktisch als unbezwinglich, durch Dichter als Effektmittel.
- 8. der grobe Frrthum, daß das Mitleid den Intellekt verstrete, auf die Bühne mit einer wahrhaft spanischen Gläubigkeit gebracht.
  - 9. Königthum als überweltlich.
- .10. die Wissenschaft über die Achsel angesehen, in ihr selbst greift die Wetaphysik um sich.
- 11. Gwinner's Biographie, Schopenhauer als Vorhalle zum Christenthum.

Allgemeines Frommwerben, ber leibhafte voltairianisch ge- sinnte Schopenhauer, dem sein viertes Buch unverständlich wurde, wird bei Seite geschoben.

Mein Mißtrauen gegen das System von Ansang an. Die Person trat hervor, er typisch als Phisosoph und Förberer der Cultur. Am Vergänglichen seiner Lehre, an dem, was sein Leben nicht ausprägte, knüpfte aber die allgemeine Verehrung an — im Gegensatzu mir. Die Erzeugung des Phisosophen galt mir als einzige Nachwirfung, — aber mich selbst hemmte der Aberglaube vom Genius. Augenschließen."

"Reller, Burchardt zu erwähnen: vieles Deutsche erhält sich jett besser in der Schweiz, man findet es hier deutlicher erhalten."

"Schiller's Idealität zu charakterisiren (aus Körner's Briefen am besten)."

"Goethe: "Byron's Kühnheit, Keckheit und Grandiosität, ist das nicht alles bildend? Wir müssen uns hüten, es stets im entschieden Keinen und Sittlichen suchen zu wollen. Alles Große bildet, sobald wir es gewahr werden." Dies auf Wagner's Kunst anzuwenden."

"Neben einer Moral ber Gnade fteht eine Runft ber Gnade (Inspiration). Befchreibung!"

"Da ich Wagner mit Demosthenes verglichen habe, muß ich auch ben Gegensatz hervorheben."

"Ich zweisse nicht, daß dieselben Dinge, in einen diesen süßen Brei eingehüllt, williger geschluckt werden. — Wahrheiten über Wagner."

"Dies alles hat sich Wagner oft genug im heimlichen Zwiegespräch selber eingestanden: ich wollte, er thäte es auch öffentlich. Denn worin besteht die Größe eines Charakters, als darin, daß er, zu Gunsten der Wahrheit, im Stande ist, auch gegen sich Partei zu ergreisen?"

"Die höchste Aufgabe am Schluß, Wagner und Schopenshauer öffentlich zu danken und sie gleichsam gegen sich Partei nehmen zu machen."

"Plato's Abwendung von der Kunst symbolisch=typisch am Schluß."

- Können wir aus diesen Daten eine klare Vorstellung von bem beabsichtigten Buche gewinnen? Das Meiste wird uns der "Plan" lehren. Er ift verftändlich und in sich geschlossen. Wir haben es mit einer Schrift über die gegenwärtige Cultur zu thun. Nietiche will die Umftande ichildern, die eine gedeihliche Beiterentwickelung gefährden. Er nennt die "nationalen" Bestrebungen, die selbstzufriedene "Bildung" und die "historische Krankheit". Man erinnert sich dabei an die Gedanken der beiden ersten "Unzeit= gemäßen Betrachtungen". Diese Gefahren werden durch die Gegen= strömung, welche von Schopenhauer und Wagner ausgeht, scheinbar wett gemacht. In Bahrheit aber find diese beiben Manner felbft eine Gefahr für die Cultur. Ihre Wirfungen weisen in's Religible, Mustische. Der Plan giebt feine Andeutung darüber, ob das Buch bei diesen fritischen Regationen stehen bleiben oder eine positive Gegenaufstellung machen follte. — Geboren zu diesem Culturbuch die Titel, welche wir vorher angaben? "Der neue Umblid"

würde gang gut paffen, "ber Banderer an die Freunde" weniger, die übrigen gar nicht. Mit den Entwürfen "zur Borrede" u. f. w. Einiges fügt fich ausgezeichnet dem Bedantenstebt es äbulich. gange des Culturbuchs ein, zum Beispiel "Schopenhauer's Wirfungen", "Keller, Burckhardt zu erwähnen 20.". Anderes wider= ftrebt. So ift es faum möglich, daß er von dem Buche fagen fonnte, er hatte es überschreiben tonnen: aus der Seele der Rünftler und Schriftsteller, da es eine Fortsetzung des V. haupt= ftildes im "Menschlichen" sei. Ober: es sei in der Schrift von nichts anderem als von einer "Stil-Differeng" zwischen ihm und feinen Freunden die Rede. Diefer Wideripruch ift entweder fo gu erklären, daß Nietzsche zwei oder noch mehr verschiedene Bücher plante, eines davon über die gegenwärtige Cultur, ein anderes wahrscheinlich über künstlerische Fragen. Ober ber Buchplan ist ganz schwankend und hat bei dem Autor noch keine feste Gestalt gewonnen. Jedenfalls fehlt uns die Dlöglichkeit ihn zu figiren. -Noch ein fraglicher Punkt kommt hinzu, nämlich wie weit die perfönliche Färbung des Buches geben follte. Manches scheint auf ein autobiographisches Buch zu deuten. Dieses würde wiederum zu dem Culturplan teine dirette Beziehung haben und fann auch mit dem zweifelhaften Buch über Stilfragen taum identisch fein. Höchstens daß in einer Vorrede perfonliche Bemerfungen über des Autors innere Wandlung in den letten Jahren Plat gefunden Durchaus abzuweisen ift der Gedanke, daß Nietiche eine Schilderung feiner perfönlichen Beziehungen und Erlebniffe mit Bagner und eine Charafteristif von deffen Berfonlichkeit und feiner eigenen habe geben wollen. Bas Riebiche damals in diesem Sinne aufgezeichnet hat, war allem Anschein nach nur für ihn selber bestimmt und sollte feine oder nur in veränderter Form eine litterarische Berwendung finden.

Alle biese Pläne ließ Niehsche jedoch sallen und kehrte zu der aphoristischen Art des "Menschlichen, Allzumenschlichen" zurück. Er veröffentlichte einen "Anhang" dazu im März 1879 unter dem Titel: "Vermischte Meinungen und Sprüche". Das Material schöpfte er aus einer Anzahl Notizbüchern, von denen sünf erhalten sind (N XIII, N XV, N XVI, N XVII, N XVIII). Außerdem benutzte er die vorhergenannten vier Notizbücher (N VIII, N IX, N X, N XII) und griff auf die "Sorrentiner Papiere" zurück. Diese letzteren hatten schon für das "Menschliche" die meisten Gesanken hergegeben, wurden aber auch durch die erneute Durchsicht

für die "Bermischten Meinungen" noch lange nicht erschöpft. Für unsere Beröffentlichung haben diese Blätter die bei weitem reichste Ausbeute geliefert.

In demfelben Jahre entstand ein weiteres Aphorismenbuch: "Der Wanderer und sein Schatten" und fam Beihnachten 1879 als "zweiter und letter Nachtrag" zum "Menschlichen" heraus. Die Borarbeiten dazu enthalten die Notizbücher N XIV. N XIX. N XX, N XXI, N XXII. Der Titel follte den Zusatz erhalten: "Ein Geschwäß unterwegs". Ein anderer Titel lautet: "St. Moriter Gedankengänge". Rietiche hatte vor, das Buch mit einer Fiktion herauszugeben: "Dieser Dialog ist nicht von mir. Er wurde mir eines Tages übersandt, mit der einzigen Bemerkung, daß ich ihn lesen und weitergeben dürfe. Das Erstere that ich, das Andere thue ich". - Bur Ausführung zweier Schriften, die in dieser Beit geplant wurden, tam es nicht. Die Titel und wenige Vorarbeiten, die zum Theil in den "Wanderer" übergingen, sind erhalten. "Gegen die ftrafende Gerechtigfeit. Gin Berfuch gur Milberung der Sitten" (Bgl. Wanderer No. 23 ff., 33). - "Bia Appia. Gedanken über den Tod" (Bal. Wanderer No. 185).

# Aus der Zeit der Morgenröthe. (1880/81.)

Die Arbeiten zur Morgenröthe und damit auch das von Nietiche nicht verwendete, erft von uns veröffentlichte Material liegen in folgender Fassung vor. Das Erste find zwei Notizbücher (N XXVI und N XXVII), sast durchweg mit Bleistift und sehr flüchtig, meist wohl im Freien geschrieben. Das eine (N XXVI) reicht, wie einige Notigen beweisen, bis in die Baster Reit gurud: die philosophischen Niederschriften jedoch, die es enthält, sind (wie auch bei N XXVII) nur für die Morgenröthe oder deren Bor= stufe, nicht für die vorhergegangenen Werke verwendet. 218 erste Vorstufe der Morgenröthe stellt sich ein Aphorismenheft dar, das Niehiche im Frühling 1880 nach diefen Notizbuchern Beter Gaft biftirte; es tragt ben Titel: "L'Ombra bi Benegia" (M XIII). Bei der Herstellung der Morgenröthe griff Nietiche nicht mehr auf iene beiden Rotizblicher, sondern nur noch auf diese Reinschrift gurud, die im Befentlichen ben Stoff ber Notigbucher, meift etwas verändert, enthält. Doch blieb uns in den Notigbuchern immer noch eine gewisse Nachlese. Auch die Reinschrift L'Ombra hat Nietziche nur etwa zur Hälste für die Worgenröthe verwendet. Der Rest bildet einen beträchtlichen Theil des oben von uns abgedruckten Stoffes. Die Anordnung der Aphorismen in L'Ombra ist noch ganz zufällig und ohne jede Disposition. Das Heft enthält solgende Borrede:

#### "Borrede.

Als ich jüngst den Versuch machte, meine älteren Schriften, die ich vergessen hatte, kennen zu sernen, erschrack ich über ein gemeinsames Werkmal derselben: sie sprechen die Sprache des Fanatismus. Fast überall, wo in ihnen die Nede auf Andersdenkende kommt, macht sich jene blutige Art zu lästern und jene Begeisterung in der Bosheit bemerklich, welche die Abzeichen des Fanatismus sind, — hähliche Abzeichen, um derentwegen ich diese Schriften zu Ende zu lesen nicht ausgehalten hätte, wäre der Versassermir nur etwas weniger bekannt gewesen. Der Fanatismus verdirbt den Charakter, den Geschmack und zulest auch die Gesundheit: und wer diesen dreien zugleich wieder von Erund aus aushelsen will, muß sich auf eine langwierige Kur gesaßt machen.

Nachdem ich soviel und dazu nicht das Erbaulichste von mir gesagt habe — wie es die Sitte der Vorrede zwar nicht anräth, aber doch erlaubt —, darf ich wenigstens hoffen, damit erreicht zu haben, daß meine neuesten Gedanken, welche ich im vorliegenden Buche mittheile, nicht ohne Vorsicht gesesen werden."

Auf dieses Helf folgen zwei umfangreiche, auch mit Bleistift, aber sehr forgfältig und sehr klein geschriebene Notizdücher (N XXV und N XXIII), voll eingehender, meist moralischer Studien, die den Hauptstoff zur Worgenröthe und auch zu unserem Nachtrag gesiesert haben. Sie zeigen eine bedeutsame Weiterentwicklung des Philosophen Niehsche, die sich in "L'Ombra" erst ankündigt. In diese Zeit hat Niehsche seine Hauptansichten über die Woral conzipirt. Nach einem kleineren Notizduch ähnlichen Charakters (N XXIV) solgen zwei (N XXVa und N XXVb), die erst vor kurzem in den Besit des Archivs gelangt sind und die gleichsalls einen sehr bestimmten und eigenartigen Charakter tragen. Sie ersinnern bereits an die Stimmung der fröhlichen Wissenschaft durch

ben sehr persöulichen und poetischen Ton, der aus ihnen spricht, wodurch sie von den vorhergehenden, streng fritischen und sachlichen Aufzeichnungen abstechen. Übrigens hat Nietiche die Notizbücher N XXIII, N XXIV und N XXV, obwohl sie vor Drudlegung der Morgenröthe abgefaßt und für dies Buch hauptsächlich verwendet sind, theilweise auch noch zur fröhlichen Bissenschaft benutt, ähnlich wie wir ihn bei der Herstellung des ersten Nachtrages zum Mensch= lichen auf das vor der Entstehung des Hauptbuches liegende Mate= rial zurückgreifen feben. 2018 Lettes finden wir ein Convolut von losen Notizbuchblättern (N XXVIII), die aus verschiedenen, ver= loren gegangenen Notizbüchern stammen und sich über die ganze Beit der Arbeit an der Morgenröthe erstrecken. — Aus diesem ganzen Material hat Rietsiche eine Auswahl getroffen und in einer Reinschrift zusammengestellt, nach ber dann Beter Baft im Februar und März 1881 das Drudmanuftript zur Morgenröthe anfertigte. Diese Reinschrift Rietssche's (M X) trägt den schon im Jahre 1876 (Bgl. oben S. 396) beabsichtigten Titel: "Die Pflugschar. Gedanken über die moralischen Vorurtheile." Auch in Diesem Beft finden fich noch einige, bei der Fertigstellung der Morgen= röthe nicht mit verwendete Aphorismen, die wir zum Abdruck bringen.

Im Jahre 1880 hat Niehiche wiederum mehrere Bücher geplant, die nicht zur Ansführung gekommen sind. Auch kleinere Arbeiten, philosophische Ssais hatte er damals vor, die als Zeitschriftenveröffentlichungen gedacht waren. Es giebt eine Reihe Titel wie auch einige "Pläne" in den Manustripten, die von diesen Abssichen Kunde geben und die wir hier mittheilen. Welche von ihnen auf ein Buch und welche auf einen Aussach sich beziehen, läßt sich schwer entscheiden.

"Bita contemplativa. Fingerzeige und Wegweiser dashin." — "Die Emigranten." — "Passio nova oder von der Leidenschaft der Redlichkeit." Barianten dieses Titels lauten: "Bur Geschichte der Redlichkeit." "Die Leidensschaft der Redlichkeit." — "Bertraulichkeiten mit dem nächsten Freunde und dem nächsten Feinde." — "Relisgion der Tapferkeit. 1. Leidenschaft der Redlichkeit. 2. Die größte Frage. 3. Tapserkeit und nichts mehr." — "Die große Frage." — "Bom Aberglauben." — "Bom Loben und Tadeln." — "Bon ber zulässigen Lüge."

Die "Plane" gehören zu den Schriften über die "Redlichkeit" und die "Emigranten":

#### "Blan.

- 1. Cap. Wir glauben, es sei der Gegensatz einer Leidensschaft: aber es thut wohl, und deshalb beginnen wir den Kampf gegen die Leidenschaft zu Gunften der Vernunft und Gerechtigkeit. Wir Arglosen!
- 2. Cap. Wir entdecken plöglich, daß es alle Merkmale der Leidenschaft selber trägt. Wir leiden bei dieser Erkenntniß, wir trachten nach dem ungetrübten, morgenstillen Lichte des Weisen. Aber wir errathen: auch dieses Licht ist leidenschaftliche Beswegung, aber sublimirt, für Grobe unerkennbar.
- 3. Cap. Wir suchen uns der Knechtschaft zu entziehen, wir bengen uns anderen Leidenschaften (Kunst). Wir suchen sie durch Zerlegung zu tödten, durch Ableitung ihres Ursprungs. Wir entzbecken dabei, wie überhaupt Leidenschaften entstehen, wie sie verzedelt werden und wirken.
- 4. Cap. Die Rüchvirkung von außen beginnt: alles, was wir selber dagegen eingewendet haben, um uns los zu machen, alle unsere Irrthümer kehren von außen her auf uns los, als Zersall mit Freunden u. s. w. Es ist eine neue und unbekannte Leidensschaft. Ihre düstere Seligkeit! sie läßt uns tragen! sie wirkt Einssamkeit, sie enthüllt uns die Denker."

## "Zum Plan.

Woburch ist das Bedürsniß nach einem sesten Halt so groß geworden? Weil wir angelehrt worden sind, uns zu mistrauen: das heißt weil wir keine Leidenschaft mehr haben dürsen, ohne schlechtes Gewissen! Durch diese Berlästerung unseres Wesens ist der Trieb nach Gewißheit außer uns so groß geworden. 1. relizgiöser Weg, 2. wissenschaftlicher Weg, 3. Hingebung an Geld, Fürsten, Parteien, christliche Sekten u. s. w.: welche wir sanatisch nehmen müssen, also salschen werstehen müssen, damit sie uns das Begehrte leisten. Die Juden hatten diese Verachtung von sich und vom Wenschen überhaupt.

Ziel: 1. Die noch so sehr sicher gestellte Welt ist zuletzt einer individuellen Messung unterworsen: so lange wir sorschen, können wir das Individuum oft ausschließen; zu dem, was wir zuletzt sinden, giebt es innmer eine subjektive Stellung! 2. wir müssen stolz genug von uns denken, um eine subjektive Stellung nur zu wirklichen Dingen einzunehmen, nicht zu Schemen! und lieber den Zweisel und die Weersahrt ertragen, als zu schnell Gewisheit wollen! 3. Die Ehre der eigenen Seele wieder herstellen!"

# "Zum Plan.

Ein Bild des Griechenthums als der Zeit, die die meisten Individualitäten hervorgebracht hat. Das Fortleben in der Renaissance!

Polemik gegen mittelalterlich, höfisch, liberal-parlamentarisch, socialistisch. Ich sehe die socialistischem Körper sich bilben, unvermeidlich! Sorgen wir, daß auch die Köpfe sür diese Körper ansangen zu keimen! Jene Organisationen bilden den zukünstigen Sklavenstand, mit allen ihren Führern — aber darüber erhebt sich eine Aristotratie vielleicht von Einsiedlern! Es ist die Zeit des Gelehrten vorbei, der wie alle anderen lebt und glaubt (als Werkzeug der Kirche, der Höse, der kaufmänsnischen Parteien u. j. w.)! Der große Hervismus thut wieder noth!

Die einzige erobernde Macht großen Stils ist Rußland (ohne dies Erobern-wollen sind die Staaten kastrit! Es gehört dazu, überschüssige Kraft nach außen zu wenden!) Folglich wird es Europa nöthigen sich zu einigen. Aber den Socialismus ergreist der endliche Etel dieses Kriegszustands ohne Ende und überdrückt den Bölker- und Dynastienhader! Wir gehen wilderen Zeiten entgegen! Das ist ein Borzug, denn diese übernervöse Gegenwart ist nichts mehr werth, eine Keinigung vom Hyperchristlich=Mora-lischen thut noth, ein Zu=Grunde=gehen und Ohnmächtig=werden der Eleganten, Unkrästigen, Verzärtelten u. s. w."

- "1) Das verschiedene Wachsthum der Triebe unter dem Klima der verschiedenen moralischen Grundurtheile.
  - 2) Gründe ber Verschiedenheit des moralischen Urtheils.
  - 3) Arrthümlichkeit und Wahn aller moralischen Urtheile.

- 4) Kann die Wiffenschaft Ziele geben? Rein.
- 5) Die individuelle Moral: unsere Triebe nach unserem Ibeal sormirt und mit Hulfe ber Wissenschaft. (Als Künstler unser Ibeal schaffen.)
- 6) Die günstigen politischen und socialen Verhältnisse für diese Einsiedler!"

Ferner findet sich ein Berzeichniß von Capitelüberschriften, das bereits an die Stoffvertheilung der jepigen Worgenröthe erinnert:

- § 1. Menich ber Erfenntniß, sein Werben, seine Aussichten.
- § 2. Ur=Moral.
- § 3. Chriftenthum.
- § 4. Zeit=Moral (Mitleid).
- § 5. Orientirung über die nächste Umgebung, Stände, Bölker u. s. w.
- § 6. Aphorismen über die Affette.

Den Titel "Morgenröthe" hat Nietssche erst gewählt, nachdem er verschiedene andere Absichten, die neue Aphorismensammlung zu benennen, aufgegeben hatte. Seine Manuftripte bieten folgende, offenbar auf den Stoff oder einen Theil des Stoffes der jetigen Morgenröthe fich beziehenden Titel: "Die moralischen Borurtheile." - "Bas zu verlernen ift." - "Die Erlöfung. Bas zu verlernen ift." - "Bom Leben ber Denter. Moralifche Fragen." - "Bademecum, Badetecum. Gedanten über bie individuelle Sittlichkeit." - "Das Gefühl ber Dacht." -Man erinnere sich auch an den schon oben erwähnten Titel: "Die Bflugichar. Gedanken über die moralischen Borurtheile." Die ichliekliche Wahl des Titels "Morgenröthe" verdankt Nietsiche einer Anregung Beter Gaft's, wie uns biefer erzählt. Bur Beit, als Nietsiche L'Ombra di Benezia vorbereitete, um es dann Beter Gaft zu diftiren, verfaßte auch Beter Gaft ein Aphorismenheft, in bas er als Motto die später von Nietsiche für die Morgenröthe als Motto verwendeten Worte eintrug: "Es giebt so viele Morgen= röthen, die noch nicht geleuchtet haben." Hierdurch angeregt nannte Nietiche fein Buch zuerft "Gine Morgenröthe" und schlieflich "Morgenröthe."

Folgende Unfage zu Borreben für die Morgenröthe ober eine ber geplanten Schriften feien noch angeführt:

"Für mich erdacht und für jene aufgeschrieben, welche einer herzlichen und seinen Antheilnahme an menschlichen Dingen ebenso sähig sind, als sie sich vom zudringlichen Gesüst des Resormators und Sittenpredigers frei wissen — so mögen diese Gedanken —"

"Werden sich meine Leser einen einzigen Gedanken und biesen in hundert und aberhundert Wendungen und Beleuchtungen gesallen lassen? Aber es ist ein Ersorderniß der allgemeinen Gesundheit, und man hat Härteres in ihrem Dienste gethan als ein Buch zu lesen, das nicht zu den unterhaltenden gehört."

Eine Borstufe des Aphorismus 52 der Morgenröthe und No. 596 d. Bd. tragen gleichsalls die Bemerkung: "Zur Einsleitung."

# Unmerkungen.

(Über die Grundsätze für den Text siehe "Vorwort". Bei den von Peter Gast nach Diktat hergestellten Reinschriften "die Pflugschar" (Ugl. Rachbericht S. 396) und "L'Ombra di Benezia" (Ugl. Nachbericht S. 406) haben wir Nietsche's Vorstussen und Wentwürse, so weit sie vorhanden sind, verzlichen und wehrere Hörechler und Bersehen danach verbesser. — Abkürzungen: Wum — Menschliches, Allzumenschliches, Band I; VM — Verzmische Weinungen und Sprüche; W — Der Wanderer und sein Schatten; W — Morgenröthe; FrW — Die fröhliche Wissenschaft (— die Zahlen hinter diesen Bezeichnungen bedeuten die Aphorismensummern —); Pss. — Die Pflugschar; L'Ombra E'Ombra di Benezia; N. — Nietssche; Ms. — Manustript; & — Zeile; Uph. — Aphorismus; (?) — nicht sicher lesbar; (!) — den Buchstaden nach sicher, dem Sinne nach aussätze.

# Aus der Zeit des Menschlichen, Allzumenschlichen. (1875/76—1879.)

Vorrede: Reisebuch. — 3. 17. "Besen der Reise": im Mf. durchftrichen.

— Datum "Rosenlaui-Bad, am 26. Juli 1877." Ju Ms.:

"Rosenlaui-Bad, am 26. Juli, Sommersonnenwende 1877. (Wittsommerwende ?)."

Ursprünglich schrieb N. "Rosenlaui-Bad, Sommersformenwende 1877." Bei einer etwa einen Monat späteren Uberarbeitung seste er das Datum "26. Juli" hinzu und hatte den Gedanken "Sommersonnenswende" durch "Wittsommerwende" zu ersehen.

#### Aphorismus.

- No. 1. Jun Mf. schließt an diesen Aph. eine Borstuse von MMm 235.
- No. 8. 3. 2. Zwischen "fördert" und "so kann" im Ms.:

  "(— nämlich es giebt keine präskabilirte Harmonie
  zwischen der Förderung der Wissenschaft und der Menschheit —)." Ugl. MUm 517.
- No. 13. 3. 1. "Der Weg": im Mf. "Beg".
- No. 24. Z. 13 ff. Die beiden letzten Gebote hießen ursprünglich: "Du sollst die Wahrheit deuten, aber sie nur den Freunden sagen" und "Du sollst die Welt gewähren lassen". Später durch die Fassung im Text ersett.
- No. 48. 3. 3. Hinter "foll" im Mf. noch der abgebrochene Satz: "Gegen die sogenannten Naturgesetze und namentlich die ökonomischen ist".
- No. 49. 3. 25—33. Bgl. hierzu MUm 13.
- No. 50. 3. 7. "gewöhnlich" im Mf. "gew.".
- No. 59. 3. 16. "aber" (?). Bielleicht "eben".
- No. 61. Z. 6. "Antworten": im Mj. ursprünglich "deren Lösungen"; "Lösungen" von N. verbessert in Antworten". "Deren" dadurch unmöglich geworden.
- No. 71. 3. 10. "gehört": im Mf. durchstrichen.
- No. 77. 3. 2. Im Mf. fehlen die Borte "tadelt man".
- No. 83. 3. 3. "zurückzuweisen" (?).

No. 89. — Aph. schließt im Ms. an eine Vorstufe von MAm 39. Bor unserem Ansang: "Wenn die schlechte uns geschickte Handlung" der Zwischensaß: "In der That sind diese Folgen bedenklich."

No. 106. - 3. 3. "ift" fehlt im Mi.

No. 110. — Im Mf. schließt an diesen Aph., nur durch einen Gedankenstrich getrennt, eine Vorstusse von MAm 365.

— Z. 16. "an": im Mf. "aus".

No. 126. — 3. 3. Der Schluß von "Wenige" ab lautet im Ms.: "W. gen. w. h."

No. 128. — Z. 6. "überreiser": im Ms. (Psl.) "überreicher". Nach N.'s Vorstuse verbessert.

No. 138. — Jm Mf. schließt an diesen Aph. unmittelbar eine Vorstufe von MAm 581.

No. 150. — 3. 1. "vielen ober allen." Statt bessen ursprünglich: "ber Bielsamkeit".

No. 156. — Z. 1. "sind": im Ms. "ist".

— 3. 2. Die Worte "stimmt damit" sind nicht sicher lesbar. Hinter "überein" steht im Mf. ein zweites "ein".

No. 175. — 3. 5 f. Statt "Oben und Unten" im Mf. "Oben und Junen".

No. 179. — Aph. schließt im Mf. unmittelbar an eine Vorstufe von WAm 212.

No. 186. — 3. 2. stirbt" (?).

No. 191. — Ž. 7. "Aph. schließt im Mf. nicht mit "Convention" ab. Es folgen noch zwei kurze, durchstrichene, unleserliche Worte, darauf: "der Zwang" (abbrechend).

No. 201. — Z. 6. Jm Mj. ibber dem Wort "Ernst" ein von N. geschriebenes unklares Wort, wie es scheint: "Thätigsein".

No. 202. — Z. 17. "Schriften" (?).

No. 204. — 3. 6. Im Mf. "wärmeleitendes Medium".

No. 205. - 3. 14. Im Mf. "entwickelter höher fteht."

No. 212. — 3. 4. "unbestimmte" (?).

No. 218. — 3. 3. "ohne" Conjektur. Im Mj. "und".

No. 228. — \$. 1. "darin": im Mj. "darauf".

No. 230. - 3. 2. "sein" fehlt im Mf.

No. 253. — Im Ms. folgen am Schluß noch die Worte: "Das wühlt so stark, daß ich zweimal zweiselte ob Musik." Bielleicht zu vervollständigen: "ob er Musiker sei."

No. 256 und 257. — Agl. hierzu AM 296, M 218.

No. 259. — Z. 1. Über "Manier" im Ms. ein kurzes, unleserliches Wort: "hart" (?).

No. 277. — Z. "beim Anblick": im Mf. (Bleistift, sehr flüchtig) ist von N. ein eingeklammertes Wort hinzugeschrieben, das vor das erste oder das zweite Wort gehört: "(inneren)" oder "(immer)".

No. 279. — 3. 25. Der in Klammern stehende Sat ist später eingefügt. Die Klammern stammen von den Herausgebern.

No. 280. — In Mi. steht am Schluß noch ber Sat: "Auch im Alterthum wurde viel zurecht geschnitten."

No. 285. — 3. 2. Den Buchstaben nach besser "aber" als "eben".

No. 294. — 3. 3. Um Schluß der Name "Materna" (?).

No. 298. — 3. 2. Hinter "Bartei" im Mf.: "(Fr. W.)".

No. 312. — Å. 3. Im Ms. stehen zwischen "Großen" und "Wagner's" ein oder zwei unklare Worte: "und" (?) "selbst" (?). — "Wagner's"(?).

No. 313. — 3. 1. "zur" (?).

No. 324. — 3. 4. "mißtonenden" (?).

No. 331. — B. 7. "anerzogene": im Mf. "angezogene".

No. 332. — 3. 8 f. "ihre Opfer, das heißt die Keher und Jdealisten". Diese Worte hat N. später init Rothstist durchstrichen und die Worte "gegen (?) die Ritterromane" darübergeschrieben.

No. 334. - 3. 4. "find" fehlt im Mf.

No. 335. — 3. 3. "anerzogenen": im Mf. "angezogenen".

No. 340. — 3.12. "zu sein scheinen": im Mf. dahinter "(vor die Sinne führen)".

No. 342. — 3. 1. "Jean Paul": im Mi. "ihn". Aph. schließt im Mi. unmittelbar an eine Vorstuse von W 99.

No. 350. — Aph. schließt im Mj. unmittelbar an eine Borstufe von MUm 188.

No. 363. — 3. 9. "des Chriftenthums": im Mf. "ber chriftlichen". — 3. 12. "worden ist" fehlt im Mf.

No. 365. — 3. 6 f. "tunftbedürftigen" (?).

No. 369. — 3. 2. "Nationale". Auf der gegenüberliegenden Seite folgende, an "Nationale" angeschlossene, im Zusammenhang nicht verständliche Worte: "so wie Wagner an die Franzosen Goethe an Franzosen und Griechen".

No. 375. — 3. 3. "Werbende" (?).

- No. 378. 3. 2. "Richard Wagner in Bayreuth": im Ms. "R. W."
- No. 382. 3. 4. "würde" fehlt im Mf.
- No. 406. 3. 1. "oder eine Geliebte": im Mf. "oder Geliebte".
- No. 410. Z. Hinter "hüten" im Mf. der später eins geschobene Satz: "wozu die erwähnte Scham vor einem Wysterium versührt". Aph. sollte wahrs scheinlich mit MAm 100 in Zusammenhang gebracht werden.
  - Am Schluß späterer Zusaß, der an den legten Gebanken nicht anzuschließen ist: "so daß sie jett erst etwaß Großes und Chrwürdiges geworden ist, wo ein monogamischer Institutt entstanden ist. Das Unmögeliche vollends" (?).
- No. 420. An ben Aph. ichließt im Mi. eine Vorstuse von Mim 539.
- No. 426. 3. 12. "und dem Freihandel": im Mf. "und Freibeutern". Wohl Schreibsehler N's.
- No. 443. 3. 10. "scheinbare" (?). Bielleicht "schaubare"?
- No. 448. 3. 19. "die": im Mj. "wir".
- No. 454. Erster Aph. des Cap. 1 der "Pflugschar": "Wege zur geistigen Freiheit" (Wgl. Nachber. S. 396). Bor unserem Ansang stehen im Ms. noch die Worte: "Was sie von Schulen haben kann: —"
  - 3. 6 ff. "Auch darin geht." Vorstuse von MAm 520.
- No. 459. Z. 9 f. Bgl. BM 268.
- No. 462. 3. 31 ff. "Unglückliche verdorben ift!" ursprüngslicher Text. Von N. ersetzt durch solgenden, fragmentarisch gebliebenen Sah: "Wer einen geistreichen Antor liest und am Schlusse glaubt, er habe alles verstanden, exc. der ist glücklich."
  - 3. 36. "sogar" (?).
- No. 477. An den Aph. schließt im Mf. eine Vorstufe von W 295.

#### Aus der Zeit der Morgenröthe. (1880/81).

- No. 8. 3. 7. "der": im Mf. "die".
- No. 11. 3. 15. "er": im Mf. "man" (?).
- No. 12. 3. 2. "auf": im Mf. "an".
- No. 15. §. 5. "schön": im Ms. "gut" und "schön" in einander geschrieben.
- No. 18. 3. 9. "Lippen": im Mf. "Liebe".
- No. 19. Z. 7. Hinter "amorem!" im Mj. noch Folgendes: "Ach ich selber habe es gelobt!" Dann ein kurzes, unleserliches Wort.
- No. 24. 3. 3. "man" fehlt im Mf.
- No. 26. 3. 6. "tüchtig" (!).
- No. 32. 3. 3. "werden" fehlt im Mf.
- No. 40. (L'Ombra) 3. 5. "gerecht": Borstufe "recht".
- No. 41. 3. 3. "fich" fehlt im Mf.
- No. 58. Aph. bilbet im Mf. den Schluß einer Vorstuse von M 44. Er schließt an die Worte "Bedeutungslosigfeit des Ursprungs zu:", und wurde dann durch den jetzigen Schluß: "während das Nächste" ersett.
- No. 59. (L'Ömbra) Z. 6. "auch hätte er": Borstufe "er hätte".
- No. 73. Aph. steht auf einem losen Blatt, das mitten im Satz abbricht. Die Fortsetzung ist nicht vorshanden.
- No. 74. 3. 7. "Bielheit" (!).
  - §. 17 f. Die Worte "in luftvollen Borstellungen und Bildern" stehen im Mj. über dem ursprünglichen, nicht durchstrichenen Text: "im Scheine".
- No. 75. Z. 2. "sich": im Ms. "sie".
- No. 79. 3. 17. Hinter "die Gegenstände" im Mf. "womit" (!).
- No. 85. Hinter bem Uph. die Worte: "struggle of existence?"
- No. 104. 3. 12. "über" fehlt im Mf.
  - 3. 15. "schieben": im Ms. "sich schieben".
- No. 109. §. 2. "a)" verlangt eigentlich Fortsührung durch b) u. s. w.
- No. 114. Im Mi. am Schlusse uoch ber Satz: "(zum Beispiel wer Stolz im Fundamente hat)".

No. 115. - 3. 6. Sinter "Bolluft" im Mf. ber eingeschobene Sat: "(ber Trieb der Che (?) [Chre (?)] als Grund= lage)".

— 3. 7. "dem Triebe etwas Unangenehmes": im Mf. "der Trieb uns unangenehm".

No. 121. - Aph. bricht im Mf. ab.

No. 141. — (L'Ombra) 3. 2. "Erhebliches": Borftufe "Er= hebendes".

No. 146. — Jm MJ. am Schluß: "(? ?)".

No. 148. — 3. 1.. Fm Mf. "Man muß also". Uph. schließt im Mf. an Aph. 325 d. Bb. an. Wir konnten sie tropdem nicht zusammenziehen, weil ihr hauptinhalt in verschiedene Gebiete weist. - "ftudiren": nur noch "ftu" lesbar (Bleistiftvorlage).

3. 2. "noch": nur der erfte Buchstabe lesbar.

No. 150. - 3. 2. "dem" fehlt im Mf.

Do. 160. — B. 1. "geht": im Mf. "genügt." Berfchrieben im Gedanken an die folgende 3.

No. 162. — 3. 13. "ist" fehlt im Ms.

Mo. 166. — 3. 1. "ihn" fehlt im Mi.

3. 2 f. "Wir — und" (!). "wenden" (?). 3. 22 f. "Die Oliven — ebenso" (!). No. 192. —

Mo. 193. — 3. 5 f. Bgl. M 174. No. 198. — 3. 3. "Reiz" (?).

No. 196. — Aph. schließt im Mf. an eine Borftufe von M 132.

No. 200. — 3. 41 f. "wenn nicht — muffen" grammatisch auf= fällig. Bon N. eingesett statt folgender Fassung: "wenn nicht eben feine Augerung jum Beften der Cultur."

No. 212. — Zi. 5. "hat" fehlt im Mf. — Jim Mj. schließt an den Aph. eine Vorstuse von FrW 186.

Im Mf. am Schluß noch ber Sat: "Dies ift fehr gut, ein nothwendiger Bau der Gefellschaft und Redlichkeit!"

No. 217. — 3. 5. "die" fehlt im Ms.

No. 219. — Aph. schließt im Mf. nicht ab. Es folgen zwei Worte eines weiteren Sates: "Jedes Ziel".

No. 228. — Z. 8. "Wohlbefinden": im Mf. "Wohlthun".

No. 234. — 3. 1 f. Im Mf. "Ausnahme zu sein."

No. 236. — 3. 11 ff. Vgl. M 231.

No. 239. — 3. 19. "uns": im Mf. "sich".

```
No. 242. — 3. 16 f. "es entleert sich zugleich" (!).
No. 243. — 3. 8. "auch eine" (?).
            3. 13. "bemerken" (?).
            3. 8.
No. 245. —
                    "die Berfon": "die" fehlt im Dif.
No. 249. — 3. 5.
                     "Reines" (?).
No. 278. —
             3. 3.
                     "dauerndem" (?).
No. 283. — §. 2.
                     "bei": im Mf. "zu".
No. 307. —
             3. 2.
                     "Nur=percipiren" (?).
             ž. 5.
No. 314. —
                     hinter "Empfindung" im Mf. zwei unlefer-
             liche Buchstaben, vielleicht abgefürzte Worte.
Mo. 321. — 3. 7.
                     "uns": im Mf. "sind".
No. 322. — 3. 2.
                     "sanften" (?).
No. 325. — 3. 8.
                     "solches" (?).
         - 3. 13. "in": im Mf. "bei".
No. 342. — Im Mf. am Anfang: "1)".
Mo. 348. — 3. 2.
                   "e3": im MJ. "ihn".
No. 350. — 3. 8.
                    "fönnen" (?).
No. 354. — Ž. 2.
                    "beren" fehlt im Mf.
No. 360. — (L'Ombra) 3. 1. "soll": Borstufe "sollte".
         — 3. 7. "große" nach der Borstufe eingefügt; im
              Mf. "ebenso Ubelthäter".
No. 361. — 3. 2 f. "halbtrunken" (?).
No. 368. — (L'Ombra) Z. 6. "ihn" fehlt im Mf. Die Bor=
             stufe ist ohne diesen Sat.
             3. 9. "uns" nach der Borftufe eingefügt.
No. 380. — 3. 2. "wenn" fehlt im Mf.
No. 407. — 3. 6. "die" fehlt im Mf.
No. 411. — 3. 3.
                    "von" fehlt im Mf.
                      "Menschen": im Mi. "M." Bielleicht
No. 412. — 3. 3.
              "Manche".
No. 415. — (L'Ombra) 3. 8. "Geistigkeit" aus der Borftuse her=
             gestellt. 3m Mf. "Geiftlichkeit".
No. 417. — (L'Ombra) 3. 11. "wollten" aus der Vorstuse her=
             gestellt. Im Mi. "wollen".
No. 420. — 3. 14 ff. Bgl. M 88.
— 3. 16. "Luther": im Mf. "er".
No. 433. — 3. 7. "sernen" (?).
— 8. 38. "ihre Gewohnheiten": im Ms. steht davor schon ein "ihre" mit einem Substantivum, das nicht
             lesbar ist.
No. 435. — 3. 12 f. "der Berehrung" fehlt im Mf.
```

No. 439. — 3. 15. Ursprünglicher Text: "Richt Opferung für andere, sondern der volle". Die corrigirte Fassung ist nicht sogleich verständlich. Das Subjekt ist aus dem Vorhergehenden zu ergänzen.

No. 442. — Aph. bildet den Schluß einer Borftufe von M 210.

No. 464. — (L'Ómbra) Z. 12. "einmal" aus der Vorstufe hersgestellt. Im Ms. "eine". Bgl. nächste Z. "einmal auslöschte".

No. 471. — 3. 8. "sich über alles" fehlt im Mf.

No. 473. - 3. 12. "ift" fehlt im Mf.

No. 486. — §. 2. "erwählen": im Mj. durchstrichen und durch ein nicht lesbares Wort ersetzt. "nennen" (?).

— 3. 6. Hinter "vor" im Mf.: "(selbst bedeutende Gelüste)". Nicht verständlich. Statt "Gelüste" vielsleicht "Gelehrte" zu lesen.

No. 489. — 3. 1. "Rache" (?).

No. 492. — 3. 1. 3m Mf. "Bei Erzählern vermeiben die feineren,".

No. 498. — Aph. ist aus einer Vorstuse von M 207 genommen, wo er an die Worte: "(er ist unordentlich in sich)" (M S. 208 J. 3 v. o.) auschließt. Der Ansang lautet im Ms. "Dann muß man auch".

No. 501. — 3. 2. "sich": im Mf. "fie".

No. 539. — 3. 8. "vorwurfsvoll" (?).

No. 541. — 3. 19. "davor": im Mf. "dafür".

No. 557. — 3. 8. "Ofen=" (?).

No. 570. — 3. 35. "bes Abels, ber Denker": die Artikel fehlen im Mis.

No. 571. — Auf derselben Seite des Ms. wie der Aph. und auf der Gegenseite stehen noch solgende, dem Gedanken nach zugehörige Bemerkungen, die aber stilistisch nicht anzuschließen sind:

"und die kaufmännische kalte Klugheit wird ihre Reaktion haben in einer absoluten Berachtung der Klugheit und des Respektablen: folglich sehr viel Karrheit."

"Die individuelle Opferung, zu massenhaft bei Socialisten und anderen, erzeugt einen zusammenfassenden Ausdrud: Großmuth!"

No. 576. — B. 8. "vor": im Mf. darüber zwei unsichere Wörtchen vielleicht "auf die".

— 3. 17 ff. Bgl. M 167.

No. 589. — 3. 1. "E3": "E3" und "Das" in einander ge-

No. 619. — 3. 3. "Muße" (?).

No. 620. — Im Mf. folgt am Schluß noch der unvollständige Satz: ": denn die Fragen, die ich mir aufgeworfen habe, find mächtig und".

# Friedrich Nietzsche's Werke

| 0 **** **** *****                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Groß 8° GesAusgabe I. Abth. 8 Bände.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| I. Tie Geburt der Tragödie.  Unseitgemäße Vetrachtungen broich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| In Subskription:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Monatlich ein Band (Lieferung ausnahmslos in Reihenfolge: II, III, IV, V, VI, VII, VIII, 311fept Band I) pro Kaud " " 7.50, " " 0.—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Groß 80 GesAusgabe II. Abth.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| IX. Nachgelassen Werte 1869/72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Sinzeldrucke in groß 8° Format.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Die Geburt der Tragödie brosch & 3.— geb & 4.25 Unzeitgemäße Betrachtungen, Band I 4.50, 5.75 Unzeitgemäße Betrachtungen, Band II 4.50, 5.75 Unzeitgemäße Betrachtungen (Ganzband I und II) 4.50, 5.75 Unzeitgemäße Betrachtungen (Ganzband I und II) — 10.50 Allo brach Jarathustra (Gederband) Goldichnitt) — 12.— Miso iprach Jarathustra (Gederband) Goldichnitt) — 15.— Miso iprach Jarathustra (Gederband) Goldichnitt) — 15.— Miso iprach Jarathustra, IV Afiell apart 4.— 15.— Miso iprach Jarathustra, IV Afiell apart 5.— 6.25 Jur Genealogie der Woral 3.50, 4.55 Der Hall Wagner Niehssche contra Wagner 5.2.75 Gögen-Dämmerung 2.25, 3.50 Einbandbecken zu den Einzeldrucken groß 80 pro Decke 1.25 |
| Rietiche-Acliefs. In Lebensgröße nach bem Lichtbruckilbe im Band VI gr. & (Barathuftra), mobellirt vom Bilbhauer Julius Dregler in Milinden; Begun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

### Friedrich Nietssche's Werke Alein 8º Ges.-Ausgabe 1. Abth. 8 Bande. I. Die Geburt der Tragodie. Wille gur Macht I (Antidrift). In Sublkripfion: Monatlich ein Band (Lieferung ausnahmslos in Reihenfolge: II, III, IV, V, VI, VII, VIII, Bulest Die II. Abtheilung der Gesammtausgabe erscheint auch in der Rlein 80-Ausgabe; nach Fertigftellung diefer Bande werden ausführliche Profpette ausgegeben. Einzeldrucke in klein 80 Format. Ginbandbeden gu ben Gingelbruden flein 80 . . . . . . . bro Dede " 1,-Einzeldrucke in Miniaturformat. Alfo fprach Zarathuftra. Wedicte und Sprüche. Umerit. Leinen . . . . . . " 5 .-Grün Leder . . . . . . . . . . . 8.— Acht Bergament . . . . . . . . . 8.50 Griln Leder . . . . . . . . . . . 6.— Acht Pergament . . . . . . . 6.50

Finsanddeden zu ben Miniatur-Ausgaben: Amerikanisch Leinen & 1,-.. Acht grün Leber & 2,-. Acht Pergament & 2,50

Aieksche-Portraits.

### Elifabeth Förster-Niehsche.

# Das Leben Friedrich Nietzsche's.

Erster Band.

VIII 11. 369 Seiten mit 2 Lichibruckporträts, Abbildung des Geburtshauses, Schrift- und Notensacsimiles und einer Notenbeilage. Groß 80. Broschirt 9 Mark, gebunden 11 Mark.

Zweiter Band erste Ubtheilung.

XII u. 342 Seiten mit einem Lichtbruckporträt u. einem Brieffacsimile. Groß 8°. Broschirt 8 Mark, gebunden 10 Mark.

Die II. Abtheilung des II. Bandes ift in Vorbereitung.

#### Mus ben Befprechungen.

Das Buch der Schwester Nietssche's besitzt einen vielleicht nicht ganz unwesentlichen Borzug: es bringt Thatsachen. Und einen zweiten: es bringt nur Thatsachen. Die Dokumente allein reden. Kein überflüssiges Kaisonnement. Es ist von jenem echt vornehmen Grundsgesühl durchdrungen, das sich verbietet, dem Leser size und fertige Urtheile zu präsentiren. Es seht Leser voraus, nicht oberslächliche penny-a-liners. Hiermit soll beileibe nicht gesagt sein, daß es des ordnenden Geistes entbehre. Wan mache, um sich vom Gegentheil zu überzeugen, einmal den Versuch, sich selbst die Ausgade dieser Vorganhie übertragen zu denken —: dann wird man erst die seine, vorsichtige, sorgsältige, liebenswürdige Arbeit bewundern. Die Zukunft.

Ein besonderes Interesse, auch für weitere, um philosophische Brobleme wenig befünimerte Rreise, erhalt der zweite Band badurch, daß in ihm die Beziehungen Nietsiche's zu Richard Wagner dargestellt find, und daß wir hier die Entstehung und den Fortgang des Ban= reuther Unternehmens, das seiner Zeit als eine Culturthat sondergleichen in Scene geset wurde, ziemlich genau verfolgen können. Charafteriftische Briefe des "Meifters" und feiner Frau, anmuthige Bilber aus ihrem häuslichen Leben, allerlei Menfchliches von ber Bagnergemeinde, dies zusammen bildet ein Stud Culturgeschichte, das sich unterhaltend und spannend wie ein Roman lieft. Rur würden diesenigen sich in ihren Erwartungen getäuscht fühlen, die hier pikanten Klatsch suchten; das Ganze ist in durchaus vornehmem Tone gehalten. Bie in dem erften Bande der Biographie ist auch in diesem zweiten die Berfafferin bemilht gewesen, so viel als möglich die Thatsachen selbst sprechen zu laffen, feien es Neußerungen Riegiche's und feiner Freunde, fei es das im Busammenleben mit ihrem Bruber Literarisches Centralblatt. felbst Erlebte und Beobachtete.

### Dr. phil. Meta v. Salis-Marschlins.

# Philosoph und Edelmensch.

Gin Beitrag

zur Charakteristik Friedrich Nietssche's. Groß 80. 7 Ban. Broich. Mk. 3.—. geb. Mk. 4.50.

Die Berfasserin dieser Schrift gehört zu den ältesten Anhängern von Alehsche's Hauptlehren der späteren Zeit. Seit 1884 mit dem Philosophen persönlich bekannt, hat sie bis zum Beginn seiner Ertrantung mündlich oder schriftlich mit ihm in Bertehr gestanden. Seither mit Juteresse der Verbreitung seines Ruhmes und dem raschen unwachsen der Riehscheselteratur solgend, hält sie jest den Zeitwaltssier die gestanden, ein erustes Wort von ihrem Standpunkte aus mitzureden.

#### Prof. Dr. Alexander Giffe.

### Von Darwin bis Nietsche.

Ein Buch Entwicklungsethif.

Groß 8°. 20 Bogen. Brosch. Mark 4.50, geb. Mark 6 .-.

In diesem Buche unterntumt es der den dentichen Lesern wohlbekanute Verfasser, zum ersten Male ein übersichtliches Bild von einer der mächtigsten Bewegungen in den modernen Weltanschaungsklämpsen der germanischen Sikmme zu zeichnen. Wenn überhaupt Jemand dernsen is, den Werdegang der Entwicklungseitst in Deutschland und England wöhrend des seizen Menichenalters darzustellen, so ist es sicher der Autor. Nach Vertunft und Vildungsgang ein Deutscher und Schlier Wund die in deutsche kann beiner der größten berütsischen Berüf nach seit einem halben Jahrschint Docent an einer der größten britissischen Reinschaften, hat er seit geraumer Zeit, wie kaum ein Zweiter, mitten in dem Austausch des Geisteslebens zwischen Beiden Wöltern gestanden und darf daher als der berufenste Berichtersiatter über diese Gebiet getten.

#### Prof. Dr. Alexander Gille.

### Deutsche Lyrik von Heute und Morgen.

Mit einer geschichtlichen Einleitung.

Mein 8°. LXXVII u. 183 S. Brofch. Mt. 2.50, geb. Mt. 3.50.

Aus der Einleitung: Weise Dichterworte sinden nicht immer die Beachtung, die sie verdienen. So hat die Mehrzass i ben deutsichen Aufren der letzen halben Jahrhunderts es sich keineswegs angelegen sein lassen, den Willissen und Röthen der Zeit in ihren Dichtungen zum Ausdern zu verhelsen, sondern hat sich damit begnüst, die Gedanten und Formen ihrer größeren Vorgänger zu wiederholen. Erst das letze Kierteljahrhundert, die Zeit des neuen deutschen Reiches, hat eine größere Anzahl neuer lyrlicher Anslüge gedracht, die zwar die Tradition der vorausgehenden Zeit fortpflanzen, zugleich aber der deutschen Dichtung namentlich inhaltlich eine ganze Reihe Gebiete erschlossen und neue Zilge einverleibt haben. Diese Anslüge zusammen und ihren Zusammenhang mit den Bestredungen unferer Zeit aufzuszeigen, ist die Lusgade meines Buches geweien; es enthält nur Dichtungen aus den Jahren 1869—1895 und beschränkt sich auf solche, die in irgend einer Weise für das gesitige Leben unserer Zeit bezeichnend sind.

### **Epitome**

der

## Hynthetischen Philosophie Herbert Hpencer's

nou

3. Soward Collins.

Mit einer Borrede von Serbert Spencer.

lleberset von

Brof. Dr. 3. Bictor Carus.

Gr. 80. 46 Bogen. Preis broschirt Mark 11 .--, geb. Mark 13 .--

Es ist ein großes, umbestrittenes Berdienst F. Howard Collins', von Herbert Spencer's "Synthetischer Philiopophie", welche außer den "Aufligemeinen Grundlagen" bis jetz in neum Bänden durch verschiedene Erfennnisgebiete aussiührlich dargelegt und entwicktl ist, einen mit großer Umstell und außerfter Gewissenstell und entwicktl ist, einen mit großer Umstell und außerfter Gewissenstell und entwicktl ist, einen mit großer Umstell und außerfter Gewissenstell und entwicktl ist, einen mit großer Umstell und außerfter Gewissenstell und entwicktlich einen mit großer Umstell und Erfreitung sindenen. Die immer größere Verbreitung und welchen kantlich vollstänig brechende Philosophie Hearte Spencer's, welcher die evolutionistische Lehre eines großen Landsmannes Charles Darwin, sie auf das Geistesleben und die daruns sich ergebende Wettanschaumg in hoderechter und erfolgreicher Welchen wendend, weiter philosophisch darund hod weiter zu sicher der Gerauwendend, weiter dischollich gestührt hat und noch weiter zu sicher dem Gedantens und Außbliden gesührt hat und noch weiter zu sichen zuerlässen dem Gedantens und Außbliden gesührt hat und noch weiter zu sichen zuerlässigen Spencer's sossen dasselbs dar Gerbert Spencer's als einen zuerlässigen Filhrer durch dasselbs dar. Erscheint auch vielleicht mancher her, meite mit Spencer's Worten wiedergegebenen Sähe auf den ersten Blid als zu apoditsisch vorze eine nächtige Ausgung zum eingehenden Eindium der die weitere Begründung enthaltenden Verke Spencer's selbst, während er auf der anderen Seite dem Lessischen Schalten

### Dr. Friedrich Kurt Benndorf. Hunten an Zarathustra und andere Gedicht-Kreise.

Mit musikalischen Beigaben.

8°. 91/2 Bogen. Brosch. Mark 2.—, geb. Mark 3.—

Die hier dargebotenen lycischen Dichtungen sind, wie der Titel des Buches andeutet, im Erdreich der Lebensanschauung Friedrich Miepicke's gewachsen und haben zugleich, in der Art Erlebtes zu himbolisten und Stimmungen auszuhrtigen, ihre heimath im Neulande der nodernen lycischen kunft. Der dieser Kunft eigensthümlichen Neigung zu einer rein musikalischen Wirtung hat der Autor hier und da bestimmteren Ausdoruck zu leisen verlucht, indem er dem Wortgebilde kleine Tongebilde vermählte oder musikalische Wortwe in ieme hineinsprossen lieh. Die Ucberschriften der sinst Chefen lauten: Hymnen an Barathustra; Kon Tod und Leben; Auf Saumpfaden des Lebens; Frühlting. Eine Suite; Buntes vom Wege.

### Vaul Mongré.

## Sant' Plario.

Gedanken aus ber Landschaft Zarathustra's.

Groß 8°. 24 Bogen. Brofch. Mark 6.50, geb. Mark 8.50.

jein . . . Der Verfasser scheint in allen Wissenschaften und Klinsten zu Hause zu seine nach immer neuen Anregungen und Auferegungen . . . Er bemühr sich, die Persönlichkeit von jedem Zwang der Logit, der Gewöhnung, der Woral und der Religion zu befreien und löst achet die Constinutät der Person selbst auf . . . **Brenhische Jahrbücher.** 

Biclleicht das geistwollste Buch, das seit den Zarathustrabüchern erschien. Ein auffallend reifer Kopf, ein Geist auf der höchsten höhe der Fronte pricht sich über alle Kragen des Lebens in Abhortsmen aus. Neue Tentsche Mundschan.

alle Fragen des Lebens in Aphorismen aus. Nene Dentiche Mundichan.
. . . Sedenfalls liegt hier ein merkwilrbigster Fall litterarlichen Illustionismus

vor, eines der erstannlichsten Taschenspielerkunststäde . . . . . . . . . . . . . . . . . (Vesellschaft. . . . . Daher werden nur start differenzirte, innerlich zerlegte Menschen von der Lectüre haben. Sie aber seien mit Nachdruck auf das Buch hingewiesen. Westermann's Wonatshefte.

#### Paul Lauterbach.

### Aegineten. — Gedanke und Spruch.

Rlein 8 º. Preis Mark 1 .--.

Unbedeutend find die kurzen Epigramme nicht. Das Blichlein ift bem Meister bes Zarathustra gewidmet und auch ohne diesen Hinvels würde man sofort erstennen, daß der Bersasser ein Schüler Niepsche's ift. Waggazin.

Die Sammlung theilt den Vorzug aller guten Werke dieser Art, den nämlich, daß wir beim Lesen meinen verkörpert zu schen, was wir als dunkles Problem halb unbewußt in uns tragen.

#### Dr. Georg Biedenkapp.

# Denkdummßeiten.

Klein 8°. Brosch. Mart 1.50, geb. Mart 2 .--.

Dem trefflichen Buche Dr. Wusmann's: Allerlei Sprach ummheiten hat Dr. Blebenkahr in Frankfirt a. M. eine gleiche Schrift: "Denkdummeheiten, Merkvorte gestiger Selbstaucht" an die Seite gestellt. Im crien Absichnitt spricht der Versäuger von dem Superlativismus, wie er es nennt und rügt, daß wir oft in der Ausdruckweise unwahr sind, indem wir übertreiben und z. B. Einen sir den größten aller Sierblichen erlären, der doch nur ein großer Sterblicher ist; und erlären: Alle Leute sagen, wo es doch nur einige thun zc. Im zweiten Abschnitt bekämpft er den Mittelpunktswahn, in dem der Wensch sich gleichsam zum Mittelpunkt der Weit nacht und dans alles mist und beurtseilt. Im britten beleuchtet er die Winkelweitsfeit, wierten die Sprach zur ch je alten. Es sind nicht gerade große Dinge, die er geshelt; aber das Wildsein kann nicht versehlen, die Leser zur Wahrhaftigkeit und Bescheidenkeit im Reden und Urtheilen anzupornen. Und darin liegt entscheben der Werth des Anches.

#### Paul Mongré.

### Das Chaos

in fosmischer Auslese.

Grof 8º. 14 Bogen. Brosch. Mark 4.—, geb. Mark 5.50.

Kant's Angriff auf die Metaphysit wird hier vom Antor in verschärfter und eigenthümlicher Weise erneuert, die nicht nur Khliosophen, sondern auch Mathematiter und naturwissenschaftlich Gebildete interessiven wird. Eine Unterschähnig von Zeit und Naum fördert nugeheinerliche Karadorg zu Tage, die sich dennoch unabweißbar aufdrängen, wenn man sich die Welt in Wirtlichkeit (umabhängig vom Bewußtschi) zeitlich und räumlich denken will. Krobsene, wie die erdige Wiederstuff der verbriebenschieben der der die Verbriebenschieben der die Verbriebenschieben und die Verbriebenschieben der die Verbrieben der die Benußissein) zeitlich und räumtich denken will. Krobleme, wie die ewige Wieder-tunkt, der vierdimensionale Naum u. das., die auch außerhalb der engeren Wissen-ichaft Teletlnahme erwecken, sind hierbei nicht mit Stillschweigen ibergangen. Jum Schluß wird der radicale "Agnositieksmus" begründet, d. h. zebe noch so glaublich erscheinende Aussage über den absoluten Westleren abgelehnt und der Sag auf-gestellt, daß unsere Erschrungswett nur ein Fall unter vielen möglichen, ein von unserem Bewußtsein vollzogener Ausschnitt aus dem gesetlosen Chaos ist. Der Berkasser ist nicht Köslosoph von Kach und hosst demgemäß auch den nicht fach-vellschriftsen elektron berköstlich zu kaist. philosophischen Lefern verftandlich gut fein!

#### Beinrich Driesmans.

### Die plastische Kraft

in Runft, Wissenschaft und Leben.

Groß 8°. 14 Bogen. Brosch. Mark 4.—, geb. Mark 5.50.

Orog 8°. 14 Bogen. Stofal. Walt 4.—, ged. Valtt 3.30.

Der Verfasser blese Buches betrachtet die Kunst, die Wissenschaft und das Leben, mit welch' letherem die belden ersteren sich durchdringen und in dem sie aufgehen missen, wenn sie ihrer vochren Bestimmung gentigen vollen, als erzeugt und getragen von derselben plastisch und sord der und fort Menschelber zu dischen Leib gediede und im Zeugungstriede noch sort und fort Menschelber zu diene kereftigte Udvandlungen diesek Terkebes. Er hat sich an das lithen Unternehmen genacht, von der Kunst der Kunstwerte zur Kunst ich es Lebend ber nicht erkeitigte Abwardlungen diesek Terkebes. Er hat sich an das lithen Unternehmen genacht, von der Kunst der Kunstwerte zur Kunst der Konstwerte, der Keitststilding, der Verlebse, als den Kinst er Kunstwerte, der Keitststilding, der Gefehrsamteit, der Gestifsstilding, das lebendig Erden Abennischen Eren wissen wie keit der Fichen wie den künstlerischen Bermögen muß der innere plastische Treb zu Hilber wie der Kinstrung in Kunst, Wissenschaft des modernen Verläger. Diese wieder zu entsachen und ihr die Wegen kraft des modernen Wenschen. Diese wieder zu entsachen und ihr die Wegende zur Ausgabe geseht. Das Wert derhontet und der erstrautung und dem Kerfall der plastischen Buch gaber Wissenschaften konstennen Schenkorm zu erschließen. hat er sich in dem wortiegenden Wenschaften Zeichsstrung und Verrautung und Wissenber Weisse der Ausgabe geseht. Das Wert behandelt in eingehender Weisse die hauptstächtlichen Gebeten, z. Werhart Hauptmann und Dermann Subernann, ein diesen Verleber Gebeten, z. Werhart Hauptmann und Dermann Subernann kindern auch kerzeichen der kinder kant kinder der Kant auf diesen Gebieten, 3. B. Gerhart hauptmann und hermann Subermann, in einem neuen überraschen Lichte. Jeder Klinster oder Gelehrte, der es ernte nimmt mit den großen, entigliedenten fragen ielnes Berufes, wird zu beiem eine Menge neuer anregender, sessender Gedanken und Gesichtspunkte bietenden Buche Stellung nehmen muffen.

### Dr. Mathien Schwann. Sophia.

Sprossen zu einer Philosophie des Lebens. Groß 8°. 16 Bogen. Brosch. Mart 4.—, geb. Mart 5.50.

Egoismus — Altruismus, Aristokratie — Demokratie, Individuas lismus — Socialismus, Jugend — Alter, u. s. w. — lauter Schlagworteunserer bewegten Zeit! Schaaren von Kämpsern ziehen aus und sammeln sich nach irgend einer gegebenen Parole! Aber wo bleibt

ber Mensch felbst, fragt man sich bei diesem Beginnen.

Von all den theoretischen Spiegelsechtereien und Argumenten, welche für das eine oder andere "Princip" in's Feld geführt werden, um die harte Prazis zu legitimiren, streicht das Leben schließlich mindestens die Hälfte wieder auß! Daß brachte den Autor auf die Frage, wieso das Leben dazu komme, und seine ernste Beschäftigung mit der Geschichte wie der psychologischen Entwickelung des Einzelnen ließen ihn seine Antwort sinden; der wissenschaftliche Begriff der "Entwickelung" wurde vor seinem Auge lebendig, er erkannte die Gleichsartigkeit im Werden des Sinzelnen, wie der Massen und Vösser. Die Verschiedenheit der Lebensalter, der sogenannten Kulturgrade, wie Verschiedenheit der Bedingungen und Lebensverhältnise dieser Allter gab ihm den Schlüssel zu seiner Erkenntniß; das Leben ist nur durch Leben zu verstehen, nur durch Leben zu erklären!

Start und sest auf dem Boden unserer Erde stehend, rust er von seinem Aussichtshunkte uns zu: Die letzte und schönste Aussicht des Menschen ist der Mensch: ihn zu suchen ist unsere erste und letzte Aufsabe. Wer sich blenden lät durch die kühne Reizung der Zwischenspiele, wie sie in obigen Schlagwörtern verhüllt austauchen, geht in die Irre. Zu unseren letzten Zielen drängt über alle Zwischenspiele hinz durch der Wenschenwille, zu ihm lockt alle Wenschenspielehinden, won ihm winkt alle "Erlösung"; und so schiederschiel in die rathlose Consusion der Vielerleiheit die Einheit hinein, die und Ziel und Richtung giebt.

#### Albert Aniepf.

# Theorie der Geisteswerthe.

Groß 8°. 101/2 Bogen. Brosch. Mark 3.—, geb. Mark 4.25.

Kniepf fegt mit einem scharfen Besen, wird aber nicht nur den Ersolg haben, daß man ihn liest. Er wird anregend auf alle klinstlerischen Geister wirken. Wir würden dem Versasser und seinem Buche schweres Unrecht zusügen, wollten wir unterlassen, anzuerkennen, daß seine Kritik des kirchlichen Dogmatismus allenthalben zutrifft. Hamburger Signale.

#### Dr. Paul Weisengrün.

# Das Yroblem.

Grundzüge einer Analyse des Realen.

Groß 8°. 13 Bogen. Broschirt Mark 3.-, geb. Mark 4.25.

Inhalt: Erftes Buch. Erkenntniß-Theorie und Weltanschauung. I. Kapitel. Inhalt: Eries Buch, Erkentnitz-Theorie inid Asktlanichalung. I. Kapitel. Die erkenntniß-theoretische Analyse. II. Kapitel. Das Methodische, Symmetrische und Aphoristische im Denten. III. Kapitel. Der Vegriff Wettanschauung. Jwettes Buch. Das Wesen der Analogie. II. Kapitel. Gedächniß und Phantasie. II. Kapitel. Die primäre Analogie. III. Kapitel. Die serundäre Analogie (Selbstansche II. Kapitel. Die kuch Das Kroblem. I. Kapitel. Das Reale. II. Kapitel. Das Leben. Biertes Buch. Theorie und Praxis. I. Kapitel. Die Quintessen der Moral. II. Kapitel. Die Typen des Jntellekts.

"Man glaube nicht, daß die Schrift nur sür Philosophen interessant sie und daß sie etwa teine Beziehung mit dem prattischen Leben habe. Wer das erste Kapitel gelesen hat, wird auch das Ganze leien. Man wird, sobald nun sich einigermaaßen in diese Schrift vertleft, gefesset, ia sortgerissen. Wen nicht das Hauptproblem interessirt, den werden die Characterssisten Charles und Appoleon's, Sean Paul's und Niepsiche's, Shafespeare's und Dostosensti's, die Abschrie über damtet und iser die Phichologie der Frau, die Kapitel über den Bessinus und die Duintessen der Moral sicherlich interessiren."

Weftungarifder Grenzbote.

# Kennst du das Land?

Eine Büchersammlung für die Freunde Staliens.

Die Sammlung "Kennst du das Land?" will in zwanglos ericheinenden, einzeln käuflichen Bänden den zahlreichen Freunden des schönen Welschlandes anzregenden Lesesschied bieten; sie wird denen, die Italien bereisen wollen, als vorbereitende und belehrende Lectlire dienen, den Reisenden sloht ein unterrichtender und unterschlender Begleiter sein, den Heisenden slohe in unterrichtender und unterschlender verlien, den Heisendersten frohe Stunden der Erinnerrung bereiten, und denen endlich, deren Sehnsucht nach Italien noch keine Erstläung sand, wenigstens eine ideelle und ideale Brücke zum Lande ihrer Wünschle ichlagen.

Auf Goethe's Spuren in Italien. I. Theil. Ober= italien. Mit einer Rarte. Bon Julius M. Saarhaus.

Band II. Die Fornarina. Lon Baul Benje.

Band III. Bolisthumliches aus Guditalien. Bon Brofeffor Boldemar Raden.

Band IV. Rom im Liede. Gine Anthologie. Mit Muftrationen. Bon Gustav Naumann.

Mus dem Batican. Ernftes und Beiteres. Band V. Bettor Frant.

(Fortfebung umftebenb).

Band VI. · Sommerfaden. Sundstage in Italien. Bon Brof.

Band VII. Aus meinem römischen Sfizzenbuche. Bon R. Bog. Band VIII. Auf Goethe's Spuren in Italien. II. Theil. Mittelitalien. Mit einer Rarte. Bon Julius R. Saarhaus. Band IX. Auf Goethe's Spuren in Italien. III. Theil. Untersitalien. Mit einer Rarte. Bon Julius R. Haarhaus.

Gustav Floerte.

gaben boll und gang.

filnben.

| ner.                 |
|----------------------|
| dolf                 |
|                      |
| ι.                   |
| : Ge=                |
| . 01-                |
| Von                  |
| Suit                 |
| a                    |
| onful                |
|                      |
| onful                |
| x                    |
| cher.                |
|                      |
| * 9.50               |
| 3.—                  |
| 1 2.50<br>3.—<br>4.— |
|                      |
|                      |
|                      |
|                      |
| t mit                |
| ließen               |
| ilung,               |
|                      |
| hefte.               |
| hefte.<br>1 das      |
| hefte.               |
| it net.              |

alben voll und ganz.

Allen Freunden Italiens ist eine Sammlung zierlicher, mit seinem Geschmack ausgestatteter Bändichen gewidmet, deren sitmnungsvoller Titel lautet: "Kennst du das Land?". Die Idee ist ausgezeichnet und hat einen Bater, dessen hicht zu schämen braucht: Goethe trug sich mit dem Plan, mit seinem Freunde Seinrich Weger eine Reiche von Bänden zu veröffentlichen, die alles, was er über sein gesliedtes Italien zu sagen hätte, enthalten sollten. Und die, welche die Idea eigst ausstühren vollen, können nichts Bessers finn, als sich von dem Geiste des alten Goethe sühren lassen. Schon der erste Band liesert uns davon einen schönen Beweis. Wir können der Sammlung die besten Auspielen sitt de Zutunft verstünden.

R. R. Roehler's Litterarifder Ratalog.